
AGlo. Anuario de Glotopolítica núm. 4
issn 2591-3425 · octubre de 2021

Título del artículo
Las Investigaciones filosóficas de Wittgenstein: las prácticas 
sociales y la política

Autor
Freddy Santamaría-Velasco

Páginas
79-96

URL
https://glotopolitica.com/aglo-4/santamariavelasco/

Comité de Redacción de aglo 
Diego Bentivegna, José del Valle, Mateo Niro y Laura Villa

edición y Diseño
www.tipografica.io

https://glotopolitica.com/aglo-4/santamariavelasco/
https://www.tipografica.io/


79 

pensamiento glotopolítico

Las Investigaciones filosóficas  
de Wittgenstein: las prácticas sociales  

y la política
Freddy Santamaría-Velasco

Entender una oración significa entender un lenguaje. 
Entender un lenguaje significa dominar una técnica. 

W i t tg e n st e i n,  19 5 3 :  19 9 

Introducción

Wittgenstein propiamente no se interesó por hacer grandes discusiones en tor-
no a la política. Algunos autores, tales como Cressida Heyes en The grammar of 
politics: Wittgenstein and political philosophy resaltan el horror que posiblemente 
le hubiera producido a Wittgenstein saber que su trabajo fue incorporado en 
proyectos políticos o similares. Su escepticismo era radical hacia la teoría polí-
tica. A pesar de ello, la influencia de su pensamiento en la obra de importantes 
teóricos de la política, a saber: Apel, Habermas, Rorty, Alexis, Skinner, Laclau, 
Mouffe, entre otros, demuestra que esta ha sido de suma importancia y ha te-
nido un gigantesco alcance a la hora de pensar en los problemas de la filosofía 
de la acción o en filosofía política en general. Si bien Wittgenstein no teorizó 
sobre lo político, es indudable que el giro de la filosofía que constituye su obra 
es el fundamento de desarrollos ulteriores, lejos de todo «purismo». Esto sin 
desconocer que arriesgarse a enunciar propuestas como «Wittgenstein y lo po-
lítico» o «Wittgenstein y lo social» son una herejía sobre el autor. Herejía que, 



80 · Freddy Santamaría-Velasco

no obstante, se ha cometido ya en varias ocasiones. Vale recordar el texto de 
Rossi-Landi de 1973, en el que el autor italiano relaciona las Investigaciones Filo-
sóficas del autor austríaco con las tesis marxistas1 y gramscianas2 de la praxis, el 
trabajo y el mercado.3 Por su parte, Mouffe afirma que la grandeza e importancia 
de Wittgenstein consiste en enfatizar en la fuerza de la praxis y la radicalización 
de prácticas e iniciativas pragmáticas orientadas a ampliar compromisos dis-
cursivos para que se construya una comunidad más incluyente y participativa 
(Mouffe, 2003: 75).

De tal modo, este texto pretende mostrar la influencia de las Investigaciones 
Filosóficas de Wittgenstein en las filosofías de la acción y en la misma filosofía 
política, partiendo de la idea de comunidad lingüística, asociación, formas de 
vida, seguimiento de reglas y discurso.4 En las líneas finales, se plantearán los 

1   Véase Rossi-Landi, Ferruccio. (1973). En el reciente texto Cinco modos de usar a Wittgens-
tein contra el marxismo, del profesor Miguel Quintana Paz (2021), se advierte que son numerosos 
los autores que relacionan a Ludwig Wittgenstein con la obra de Karl Marx, por ejemplo, Adam 
(2014), Eagleton, (1982), Easton (1983), Lichtenstein (2013), Moran (1972), Rossi-Landi (1973), 
Rubinstein (1981), Thomson (1979), Vinten (2013) y autores no marxistas como Apel (1973), 
Fann (1969), Holiday, (1988), Kerr (1986), Monk (1991), Pitkin (1972) y por supuesto el mismo 
Rhees (1981). Todos ellos «han ligado a menudo la insistencia de la filosofía wittgensteiniana 
en la importancia de la praxis con lo que parecerían prima facie posiciones similares de Marx a 
ese respecto (…) De tirar de ese hilo, se diría, entonces, que la filosofía wittgensteiniana podría 
rendir frutos particularmente fecundos a la hora de defender el marxismo, no a la de combatirlo 
(…) Si, por último recordamos, además, que una de las escasas figuras intelectuales coetáneas 
antes las cuales Wittgenstein reconoció explícitamente estar en deuda fue un economista marxis-
ta, el turinés Piero Sraffa, entonces la plausibilidad de las conexiones entre su pensamiento y el de 
Marx se puede ciertamente incrementar» (Quintana Paz, 2021: 503).

2   Ray Monk, en la célebre y más completa biografía escrita hasta el momento sobre Witt-
genstein, a saber, Ludwig Wittgenstein: The Duty of Genius  (1991), advierte que «Un pensador 
“no burgués” cuya profunda influencia sobre el desarrollo de Wittgenstein data de ese primer 
año en Cambridge fue Piero Sraffa. Sraffa era un brillante economista italiano (de inspiración 
fuertemente marxista) e íntimo amigo de Antonio Gramsci, el líder comunista italiano que estaba 
encarcelado (...). Wittgenstein y él se hicieron buenos amigos, y Wittgenstein quedaba con él al 
menos una vez por semana para charlar. Llegó a valorar estos encuentros mucho más que los que 
mantenía con Ramsey. En el prefacio a las Investigaciones Filosóficas dice que de las críticas de Sra-
ffa: “las ideas más importantes de este libro están en deuda con ese estímulo” (…) Más aún: “Una 
vez que Wittgenstein le comentó a Rush Rhees que lo más importante que le habían aportado 
sus conversaciones con Sraffa era una óptica ‘antropológica’ para ver los problemas filosóficos”» 
(Monk, 1990: 247-248).

3   Véase Easton (1983).
4   En mi libro Hacer mundos: el nombrar y la significatividad (2016) se muestra un desarrollo 



LAS INVESTIGACIONES FILOSÓFICAS DE WITTGENSTEIN · 81 

trabajos emprendidos por Brandom (2005) y Mouffe (2003, 2011, 2014) para 
intentar ver los posibles alcances y desarrollos del autor austríaco a la hora de 
teorizar acerca de lo político.

La comunidad de los hablantes:  
Juegos de lenguaje en el terreno áspero 

Desde su primera gran obra, el Tractactus-logico-Philosophicus (1922), y luego en 
sus Investigaciones Filosóficas (1953), Wittgenstein es el autor de referencia obli-
gada del que hay que partir para ver la evolución misma de la filosofía analítica 
y su camino hacia la pragmática. Aparece el austríaco, con el mismo peso, en los 
dos momentos decisivos de esta corriente. El reconocimiento del que las pro-
posiciones son expresiones positivas y lógicamente independientes entre sí con 
las cuales es posible hacer una representación pictórica de los estados de cosas 
simples tuvo un impacto tal en la naciente filosofía analítica, la cual parte del 
deseo logicista de hacer de la filosofía un saber cercano a la ciencia partiendo de 
la búsqueda de un lenguaje lógicamente perfecto, que le conllevó el apelativo de 
positivista lógico por parte del Círculo de Viena5 (título, claro está, rechazado 
por Wittgenstein). Este primer momento no se quedó allí. Todo lo contrario, 
estos primeros desarrollos permitieron el surgimiento de la filosofía del «len-
guaje ordinario», donde la capacidad performativa, el uso y las relaciones, no 
de los signos entre sí, o de los signos con sus significados, sino de los signos con 
sus usuarios, tendrán ahora la obligación de decirnos en qué consiste básica-
mente el decir algo a alguien, y que ese «algo» sea significativo para quien lo 
escucha, es decir, el significado lo dará el uso de tal o cual enunciado. Un uso del 
lenguaje, en cualquier caso, preponderantemente comunicativo, de suerte que 
la estación final de semejante transición será por supuesto la acción misma, es 
decir: la pragmática. Este punto de llegada no es otro que entender el camino 
emprendido hasta la pragmática, por parte de la analítica, y de la que bien sabe 
sacar dividendos, por ejemplo, la tradición norteamericana.6 Para Wittgenstein 

de las teorías referencialistas del llamado primer Wittgenstein a la visión pragmática de las In-
vestigaciones Filosóficas. También, se puede revisar el texto “Pragmatism and Political Practice: 
Language, Skills and Institutions”, para ver el pragmatismo wittgensteiniano y el abandono de las 
teorías pictóricas del Tractatus (Santamaría-Velasco, 2021).  

5   Véase Ayer (1981: 9).
6   Véase Bernstein(1993).



82 · Freddy Santamaría-Velasco

el uso del lenguaje ordinario no exige más que su uso sencillo, cotidiano y auste-
ro, a saber se da la vuelta al terreno áspero de las relaciones sociales: «Vamos 
a parar a terreno helado en donde falta la fricción y, así, las condiciones son 
en cierto sentido ideales, pero también por eso mismo no podemos avanzar. 
Queremos avanzar; por ello necesitamos la fricción. ¡Vuelta a terreno áspero!» 
(Wittgenstein, 1998, I, §107: 121). 

El Wittgenstein de las Investigaciones Filosóficas pasó de concebir un lenguaje 
lógicamente perfecto a reivindicar, por así decirlo: «un lenguaje para andar por 
casa» que no transgreda las prácticas comunes y que no se golpee y se haga 
chichones continuamente con los «límites del lenguaje».7 Para el Wittgenstein 
de las Investigaciones  Filosóficas las ideas atomistas del Tractatus logico-philoso-
phicus quedan recusadas. 

Wittgenstein concibe el lenguaje como el conjunto global de las prácticas 
que se desarrollan a partir de acuerdos y que se van volviendo instituciones. 
Cabe notar que son muchos los universos lingüísticos que se definen dentro de 
prácticas y acuerdos, dentro de parecidos de familia. Prácticas y acuerdos que no 
son más que las «formas de vida» que puede tener una comunidad hablante. 
Los juegos de lenguaje se aprenden a jugar a través de su constante práctica, 
de modo que las confusiones solo aparecen «cuando el lenguaje marcha en el 
vacío, no cuando trabaja» (Wittgenstein, 1998, I, § 132: 133). Para Wittgenstein, 
nuestro lenguaje nos permite participar de una comunidad lingüística de prac-
ticantes, practicantes que finalmente son los que determinan los criterios de 
conveniencia o no de tal práctica. Criterios, como pueden ser los de correcto/
incorrecto, de válido/inválido o aceptable/inaceptable. Wittgenstein, desde es-
tos criterios, propone una concepción del lenguaje basado, no en condiciones 

7   Utilizaremos la edición de Suhrkamp taschenbuch wissenschaft. Ludwig Wittgenstein. (1999). 
Werkausgabe Band 1. Tractatus logico-philosophicus.Tagebücher 1914-1916. Philosophische Untersu-
chungen, Frankfurt am Main: Suhrkamp. Citaremos la traducción de las Investigaciones filosóficas 
(I.F.) de A. García Suárez y U. Moulines (1998), luego añadiremos la página y parágrafo, según el 
caso, correspondiente de la Werkausgabe. 

Dice Kripke que ideas «fuertemente» expuestas por el mismo Wittgenstein en el Tractatus 
como:

a) la concepción de correspondencia como un elemento clave en una teoría del lenguaje, 
b) el desvelamiento de una estructura profunda oculta-esencial del lenguaje, 
c) la construcción de oraciones a partir de «átomos» mediante operadores lógicos, 
d) y la idea de que el lenguaje natural tiene una estructura profunda 
son también «fuertemente repudiadas en las Investigaciones filosóficas» (Kripke, 2006: 84).



LAS INVESTIGACIONES FILOSÓFICAS DE WITTGENSTEIN · 83 

de verdad, sino en condiciones de aseverabilidad o en condiciones de justificación. 
Estos nuevos criterios nada tienen que ver con el modelo clásico de verificación. 

El significado de un nombre, de una palabra, de una proposición, de una 
oración, depende, según Wittgenstein, de su uso en cierto universo lingüístico, 
no de su referente. Bajo esta idea, todas las palabras hacen parte de la gran fami-
lia del lenguaje, donde tienen usos diferentes dentro del entramado lingüístico 
en el que se desarrollan. Debemos pensar en el lenguaje —de acuerdo con las 
Investigaciones filosóficas— como una caja de herramientas que contiene tena-
zas, martillo, sierra, destornillador, regla, pegante, clavos y tornillos, ya que tan 
diversas como las funciones de estos objetos son las funciones de las palabras 
(Wittgenstein, 1998, I, § 11: 27). Dentro de esta gran familia del lenguaje, las pa-
labras u oraciones funcionan de varias maneras posibles, dependen de la situa-
ción o el contexto en el que se pronuncien o se escriban, puesto que nombrar es 
una preparación para describir.

El problema no es la correspondencia o los criterios veritativos, sino los cri-
terios de aceptabilidad dentro de un o tal «juego de lenguaje». Ahora bien, 
podemos decir, entonces, que toda palabra y demás oraciones son parte de la 
gran familia del lenguaje, y su significatividad depende de la «función» que 
desempeñan dentro de un universo lingüístico, de su modo de empleo dentro 
de un juego determinado. Véase la descripción que hace Wittgenstein (1998) de 
los «juegos de lenguaje» dentro de lo que él llamó una forma de vida:

La expresión «juego de lenguaje» debe poner de relieve aquí que hablar el 
lenguaje forma parte de una actividad o de una forma de vida.

Ten a la vista la multiplicidad de juegos de lenguaje en estos ejemplos y en 
otros:

Dar órdenes y actuar siguiendo órdenes –
Describir un objeto por su apariencia o por sus medidas –
Fabricar un objeto de acuerdo con una descripción (dibujo) –
Relatar un suceso –
Hacer conjeturas sobre el suceso –
Formar y comprobar una hipótesis –
Presentar los resultados de un experimento mediante tablas y diagramas –
Inventar una historia; y leerla –
Actuar en teatro –
Cantar a coro –
Adivinar acertijos –
Hacer un chiste; contarlo –



84 · Freddy Santamaría-Velasco

Resolver un problema de aritmética aplicada –
Traducir de un lenguaje a otro –
Suplicar, agradecer, maldecir, saludar, rezar.
–Es interesante comparar la multiplicidad de herramientas del lenguaje y de 

sus modos de empleo, la multiplicidad de géneros de palabras y oraciones, con 
lo que los lógicos han dicho sobre la estructura del lenguaje. (Incluyendo al 
autor del Tractatus logico-philosophicus) (Wittgenstein, 1998, I, § 23: 39).

Para Wittgenstein, las palabras son entendidas como herramientas que se 
emplean dentro de un «juego de lenguaje», donde son usadas y se les da una 
función determinada. El autor de las Investigaciones Filosóficas (1998) llama 
«juego de lenguaje» al todo formado por el lenguaje y las acciones con las que 
está entretejido un universo lingüístico. Las palabras entendidas como herra-
mientas son parte de este todo, de este universo lingüístico. Las palabras, por lo 
mismo, gozan de plena significatividad dentro de tal o cual juego; todo depende 
del uso que hace de ellos una comunidad lingüística que previamente los ha 
aceptado como válidos en su lenguaje. Para Wittgenstein (1998) el «significado 
se usa incorrectamente si con ello se designa la cosa a la que corresponde la 
palabra» (I, §39-40: 57). Con el autor de las Investigaciones Filosóficas se ha dado 
una completa revolución, pues, del mismo modo que hacemos la analogía del 
lenguaje con un juego de ajedrez, medimos la significatividad por los movimien-
tos permitidos o no dentro de esa partida: reglas que se cumplen o no dentro de 
un universo lingüístico y que hacen posible el desarrollo del juego. Esto ha po-
tenciado una nueva forma de ver la estructura social, de tal manera que, hoy en 
día, autores tales como March y Olsen (2006) definen las instituciones como 
una colección perdurable (es decir, independientemente de la variación de los 
individuos, de las preferencias idiosincráticas y del cambio de las circunstan-
cias) de reglas y prácticas organizadas incrustadas en estructuras de significado, 
las cuales prescriben la conducta adecuada para cada actor en cada situación.8

Lo primero es la acción: lo público y la práctica

Para Wittgenstein, la significatividad de un enunciado, de una palabra o de un 
discurso no dependen de que estén brindando una cartografía del mundo, sino 
de que tales movimientos sean o no permitidos en un juego de lenguaje, pues es 
en la práctica de un juego de lenguaje donde se ve, propiamente, la significativi-

8   Véase March y Olsen (2006: 3).



LAS INVESTIGACIONES FILOSÓFICAS DE WITTGENSTEIN · 85 

dad de las palabras: «lo dado —podríamos decir— son formas de vida [Lebens-
formen]» (Wittgenstein, 1998, II: 517). En este sentido, para saber el significado 
de un término o una palabra —se debe estar familiarizado— con el contexto en 
el que dicho término se desenvuelve. De nuevo: perder el contexto implica perder 
el significado. De este modo, el lenguaje por definición es público, no privado. 
Nótese que el segundo Wittgenstein deniega el «argumento del lenguaje priva-
do» y por lo mismo la idea según la cual no puede haber reglas que se sigan pri-
vadamente, ya que las reglas suponen prácticas comunitarias, que son, sin lugar 
a dudas, una forma y práctica de vida. Estas nuevas condiciones están ligadas, 
necesariamente, a una comunidad; de ahí que sean inaplicables a una única per-
sona, a una práctica privada. A propósito de esto, escribe Wittgenstein (1998): 
«Entender una oración significa entender un lenguaje. Entender un lenguaje 
significa dominar una técnica» (I, § 199: 201). Seguir reglas se da dentro de un 
juego. Reglas de medir que no son un prejuicio misterioso (Wittgenstein, 1998, 
I, § 454: 319), sino un acuerdo claro y definido, en el que podemos hacer viejos 
y nuevos movimientos que nos posibiliten «actuar» dentro del juego. Nuevos 
conceptos, como en el juego del ajedrez. El caballo, por ejemplo, no es caballo 
por el hecho de ser un trozo de madera con la figura del «caballo», sino por 
los movimientos que le son permitidos hacer dentro del tablero. En el § 202, 
Wittgenstein (1998) enuncia, según Kripke, explícitamente la conclusión del 
«argumento del lenguaje privado». Esta dice así:

Por lo tanto «seguir la regla» es una práctica. Y creer seguir la regla no es se-
guir la regla. Y por tanto no se puede seguir «privadamente» la regla, porque de 
lo contrario creer seguir la regla sería lo mismo que seguir la regla. (I, § 202: 203)

De este modo, dominar un juego es tener la habilidad y la destreza de cono-
cer los contextos, pues si se pierden los contextos perdemos la significatividad 
y, por lo mismo, dominar un juego no es solo mover fichas mecánicamente. 
Todo lo contrario: es solucionar los problemas que se presentan a medida que 
transcurre la partida y se juega el juego.

Un juego de lenguaje debe contar con la habilidad suficiente para poder 
modificarse al paso del mismo juego. De este modo, para que un lenguaje sea 
denominado «lenguaje», con propiedad, debe contar con el adiestramiento ne-
cesario por parte de los usuarios, esto es: la habilidad suficiente para jugarse 
(moverse) de manera competentemente, con las dificultades por ejemplo, que 
puede tener cualquier práctica social. No puede llamarse un juego de lenguaje 
a aquellas acciones que exigen una mera reacción a un estímulo. La habilidad 



86 · Freddy Santamaría-Velasco

se muestra en la pericia y en la capacidad de lograr objetivos de manera exi-
tosa en el contexto del juego practicado. Escribe el profesor Latraverse (1995) 
en su artículo «Lenguaje y comunidad: a propósito del ‘antropologismo’ de 
Wittgenstein»:

En la medida que estas prácticas se definen en función de los usos de una co-
munidad, en el hecho de que actúa de cierta manera y no de otra, nos vemos 
llevados de forma natural a pensar que seguir una regla o, de manera general, 
usar el lenguaje, debe ser remitido en última instancia a la manera como nos 
comportamos colectivamente. (71-72)

Para Wittgenstein (1988), lo primero es la acción (§ 402: 51) debido a que los 
seres humanos aprendemos una gran cantidad de cosas que aceptamos bajo la 
«autoridad humana», pero que solo posteriormente, en la práctica, en la expe-
riencia, se verán confirmadas o refutadas. Efectivamente, como apunta Stroud 
(1996), entendemos el significado que una expresión tiene para una comunidad 
entendiendo que están siguiendo una regla o comprometiéndose con una práctica 
(307). La praxis es el suelo firme donde descansa el lenguaje (§ 472: 62). Mo-
vimientos y prácticas permitidas dentro del juego del lenguaje en el que nos 
movemos a diario. Decíamos con Wittgenstein (1998) que «seguir una regla es 
análogo a: obedecer una orden. Se nos adiestra para ello y se reacciona a ella de 
determinada manera» (I, § 206: 205).

Hablar un lenguaje, con base en la sistematización hecha por John R. Sear-
le, consiste en «realizar actos de habla»,9 actos tales como hacer enunciados, 
dar órdenes, hacer preguntas, hacer promesas, dar las gracias, participar de una 
comunidad lingüística, etc., regidos todos ellos bajo ciertas reglas para el uso de 
los elementos lingüísticos; las palabras son también actos, afirmó Wittgenstein 

9   En el reciente texto de Angélica Rodríguez Ortiz y Dora A. Ramírez- Vallejo (2021), «Wi-
ttgenstein y Searle: entre los juegos de lenguaje y los actos de habla», se resalta la relación entre 
los juegos del lenguaje y los actos de habla expuestos inicialmente por Austin y reelaborados por 
Searle, por ejemplo «En la propuesta searleana, las acciones que los juegos del lenguaje convocan 
se convierten en la génesis de la realidad social. En palabras de Searle, su filosofía de actos de 
habla, y con esta, los estudios sobre la construcción de la realidad social, se consideran “teorías 
institucionales de la comunicación”. El paso discursivo de Wittgenstein del estudio lógico del len-
guaje al estudio de los lenguajes comunes y las acciones que estos provocan es algo que también 
está vigente desde el inicio de la obra searleana, una relación esencial que —como él mismo lo 
acepta en la parte final del capítulo IV de Speech Acts— está presente en las teorías de Austin, de 
Wittgenstein y en la suya propia» (417)



LAS INVESTIGACIONES FILOSÓFICAS DE WITTGENSTEIN · 87 

varios años atrás. Para Searle (2001), la razón fundamental para dedicarse al es-
tudio de los actos de habla es que toda comunicación lingüística incluye actos 
lingüísticos, ya que, según escribe el autor:

La unidad de la comunicación lingüística no es, como se ha supuesto general-
mente, el símbolo, la palabra, oración, ni tan siquiera la instancia del símbolo, 
palabra u oración, sino más bien la producción o emisión del símbolo, palabra u 
oración al realizar el acto de habla. Considerar una instancia como un mensaje 
es considerarla como una instancia producida o emitida. Más precisamente, la 
producción o emisión de una oración-instancia bajo ciertas condiciones cons-
tituye un acto de habla, y los actos de habla son las unidades básicas o mínimas 
de la comunicación lingüística. (Searle, 2001: 26)

Richard Rorty (1992), por su parte, tomó prestada de Bergman (1964) la 
afortunada y elocuente frase, the linguistic turn (el giro lingüístico), para carac-
terizar el grado de compromiso y atención que tiene la filosofía «anglosajona» 
con el lenguaje. La expresión «giro lingüístico» fue acuñada como título de 
una antología de textos de la considerada «filosofía lingüística» por excelencia 
en el siglo XX, es decir, la llamada «filosofía analítica», que a sí misma se atri-
buiría la tarea de cultivar sistemáticamente el análisis del lenguaje. Un fragmen-
to del texto icónico de Rorty al respecto (1992) ilustra la radical diferencia entre 
la filosofía tradicional y un nuevo modo de hacer filosofía:

[E]l descubrimiento de que no estamos forzados a filosofar a la manera tra-
dicional no es trivial, simplemente porque (repitiendo lo ya dicho) los filóso-
fos tradicionales han insistido en que son el sentido común y la ciencia los que 
nos fuerzan a filosofar así. Decir que las preguntas filosóficas tradicionales son 
preguntas deficientes es, obviamente, decir algo más que aducir que emplean 
expresiones ordinarias en giros inusuales, o que son preguntas que no estamos 
obligados a plantear. Es decir, que se trata de preguntas que, tal como se plan-
tean, no tienen respuesta. (Rorty, 1992: 75)

De este modo, no se sigue, entonces, como se advierte desde el principio, 
que la filosofía analítica haya monopolizado el interés por el lenguaje o la mis-
ma participación en el «giro lingüístico», pues, como advierte Javier Muguerza 
(2005), acabarían interesándose, asimismo, otras corrientes filosóficas contem-
poráneas, como son el estructuralismo, con sus diferentes «pos», la filosofía 
de la razón dialógica de Apel o Habermas y qué no decir de la hermenéutica en 
sentido amplio. 



88 · Freddy Santamaría-Velasco

Wittgenstein y las prácticas sociales: Brandom y Mouffe, 
desarrollos de lo social y lo político

Robert Brandom (2005) realiza en su libro Hacerlo explícito una investigación 
sobre la naturaleza del lenguaje, sobre las prácticas sociales que nos identifican 
y distinguen como criaturas racionales, incluso criaturas lógicas, que tienen la 
capacidad de manejar conceptos y, por lo mismo, criaturas capaces de conocer y 
actuar. Brandom deja ver que uno de los propósitos de su libro es «explicar los 
significados de expresiones lingüísticas por medio de su uso, con lo cual se rea-
firma una dimensión del pragmatismo de Wittgenstein» (2005: 17), y es a partir 
del giro lingüístico. A partir de la lectura «pragmatista de Wittgenstein», se pue-
de entender el hilo conductor de todo el texto de Brandom, ya que, de acuerdo 
con ambos autores, «ser racionales» es poseer lenguaje, seguido de reglas; es 
decir, la competencia lingüística implica captar la lógica implícitamente y a par-
tir de esta captación ha de manifestarse en la distinción de inferencias materiales 
como buenas o malas, movimientos permitidos o legítimos desde los diferentes 
universos lingüísticos,10 puesto que «saber que algo es el caso, surge de la capa-
cidad de participar en prácticas, en otras palabras, de saber cómo hacer algo en 
el sentido de ser capaz de hacerlo» (Brandom, 2005: 24). El papel del lenguaje 
es hacer explícito lo que está implícito, puesto que «expresar algo quiere decir 
hacerlo explícito» (24) en las prácticas mismas, para luego poderlo someter a 
control racional, es decir, la práctica lingüística es considerada para Brandom 
la capacidad de tener la «autoridad» (capacidad) y la responsabilidad (justifi-
cación) de participar de una comunidad lingüística a través del uso mismo de 
nuestros enunciados. Como él mismo lo propone:

La estrategia explicativa que seguiremos aquí comenzará con una descripción 
de las prácticas sociales, luego identificaremos la estructura específica que de-
ben mostrar para poder calificarlas como prácticas específicamente lingüísticas 
y a continuación consideraremos cuáles son las diferentes clases de contenidos 
semánticos que estas prácticas pueden conferir a los estados, realizaciones y ex-
presiones que corresponden (17).

10   Los profesores M. Frápolli y N. Villanueva (2013) en su texto Frege, Sellars, Brandom: expre-
sivismo e inferencialismo semánticos afirman: «El inferencialismo contemporáneo, en las versiones 
de Sellars y Brandom, y más recientemente de Huw Price, es una posición pragmática. La tesis 
general que actúa de trasfondo es que la semántica debe responder ante la pragmática, esto es, 
que la individuación del contenido de los items capaces de portar propiedades y relaciones se-
mánticas tiene que derivarse de lo que los hablantes hacen con ellos» (352).



LAS INVESTIGACIONES FILOSÓFICAS DE WITTGENSTEIN · 89 

¿Qué deben ser capaces de hacer los hablantes para tener la capacidad de 
decir que las cosas son tales y tales y de tal o cual manera, esto es, para poder 
expresar algo explícitamente? Ser llamado «ser racional» significa, por una 
parte, afirma Brandom siguiendo a Sellars, «ser dotado de lenguaje», es decir, 
participar en una comunidad lingüística, puesto que uno debe ser un jugador 
del «juego esencialmente lingüístico de dar y pedir razones» (27), o, en pala-
bras de Glock (2010), un agente racional debe ser capaz de actuar a la luz de 
las razones (in the light of reasons).11 De ahí que la pragmática propuesta por 
Brandom no es otra que la de reconocer la función primera del lenguaje como 
medio de intercomunicación, que consiste básicamente en decir algo a alguien, y 
que ese «algo» sea significativo para quien lo escucha, pues el significado lo da 
el uso de tal o cual enunciado. El uso propuesto por Brandom de ningún modo 
es la búsqueda de un vocabulario semántico, un lenguaje lógicamente perfecto, 
ni es, por otro lado, un vocabulario puramente naturalista. Brandom, al seguir el 
pensamiento de Wittgenstein y evitar la Escila, a saber, la idea de que compren-
der siempre es interpretar (evitando, por supuesto, la Caribdis, donde no hay 
normas y todo es arbitrario), propone un vocabulario normativo de la práctica 
lingüística como el conjunto global de las normas instituidas por la actividad 
social. Fijaciones, reconocidas y autorizadas, que se dan de los mismos actos de 
habla. De acuerdo con ello, las normas implícitas en las prácticas lingüísticas se 
presentan en una forma específicamente deóntica. Pues

las prácticas que confieren implícitamente contenidos proposicionales y otras 
especies de contenidos conceptuales, incluyen normas referentes a las cuestio-
nes de cómo se usan correctamente las expresiones, cuáles son las circunstan-
cias apropiadas para ejecutar diversos actos de habla y cuáles son las consecuen-
cias apropiadas de tales ejecuciones. (Brandom, 2005: 18)	

De este modo, dejamos que las razones nos afecten, es decir, nos dejamos 
influir por la «fuerza vinculante del mejor argumento», como indicó Sellars. 
Afirma el autor de El empirismo y la filosofía de lo mental que: 

El punto esencial es que al caracterizar un episodio o estado como conoci-
miento, no estamos dando una descripción empírica de ese episodio o estado; 
estamos colocándolo en el espacio lógico de las razones, de justificar y de ser 
capaces de justificar lo que uno dice. (Sellars, 1971: 182)

11   Véase Glock (2010: 388).



90 · Freddy Santamaría-Velasco

Brandom advierte que el que nos identifiquemos por nuestra capacidad de 
razón y entendimiento expresa un compromiso de tomar la capacidad para sa-
ber —la sapiencia— más que la capacidad de sentir —la sentience—, pues la 
sapiencia tiene que ver con el entendimiento o la inteligencia más que con la 
irritabilidad o la estimulación. De este modo, en el mundo natural (animal), no 
se presentan fijaciones y autorizaciones, sino que estas prácticas lingüísticas son 
productos de la actividad humana (Brandom, 2005).

Por otro lado, Chantal Mouffe, con base en el llamado «giro lingüístico» 
de la filosofía, resalta en varias de sus obras la importancia de Wittgenstein para 
repensar desde el lenguaje la política misma. La idea de lenguaje, de formas de 
vida, de discurso, de universos lingüísticos, de reglas, hacen su aparición de ma-
nera estructural en la obra de Mouffe y Laclau y permiten ampliar, si se quiere, 
la obra del autor austríaco en el desarrollo del pensar político, con la intención, 
resaltada por Mouffe, de «no extractar de Wittgenstein una teoría política, ni 
intentar elaborarla sobre la base de sus escritos. Creo que la importancia de 
Wittgenstein consiste en señalar una nueva manera de teorizar acerca de lo po-
lítico» (Mouffe, 2003: 75).

La autora de El retorno de lo político advierte que la obra del llamado Witt-
genstein tardío, o mejor, el Wittgenstein de las Investigaciones Filosóficas, puede 
ser útil para pensar la democracia. Por ejemplo, tanto el Estado moderno como 
la democracia son una ficción, son descripciones abreviadas:

Ambos términos son construcciones lingüísticas, no son entidades abstrac-
tas que puedan existir por sí mismas, sino que son posibles por los compromi-
sos discursivos que establecen los seres humanos por el uso del lenguaje, en el 
marco de la intencionalidad colectiva, la imposición de funciones y los poderes 
deónticos. (Ramírez-Vallejo, 2021: 134)

De ahí que es mejor hablar, siguiendo a Mouffe, y a Hanna Piktin (1984) 
en su trabajo Wittgenstein: el lenguaje. La política y la justicia, de la influencia del 
autor de Investigaciones Filosóficas a la filosofía social en la filosofía de la acción y 
por extensión en la filosofía política, pues al igual que Marx, Nietzsche y Freud, 
«Wittgenstein es una figura clave para comprender nuestra difícil coyuntura 
moderna» (Mouffe, 2003: 6) que, por extensión, permite pensar lo político 
a partir de su visión de las formas de vida y el seguimiento de reglas. Cierta-
mente, nadie puede estar exento de formas de vida, pues como hombres que 
siguen reglas gozamos de lenguaje y ello nos permite participar de comunida-
des lingüísticas.



LAS INVESTIGACIONES FILOSÓFICAS DE WITTGENSTEIN · 91 

La realidad en una construcción social significativa se le construye cuando 
participamos de ella en los diferentes roles o juegos aceptados. Como resalta 
Hanna Pitkin, a quien sigue Mouffe para hablar de Wittgenstein, 

llegamos a convertirnos en las personas particulares que llegamos a ser cuan-
do crecemos debido a la comunidad del lenguaje en la que crecemos. Eso tam-
bién reza, por supuesto, con la mayoría de los modelos culturales; nos conver-
timos en una cierta persona con un cierto lenguaje, modelos de mesa, modo de 
comportarnos, estilo de humor, gusto por los alimentos, y así sucesivamente de 
una manera indefinida, todo conformado por una cultura antes que otra. (Pit-
kin, 1984: 285) 

Lo social, de este modo, es un espacio discursivo de los hablantes que par-
ticipan en ella. Por eso, el discurso político no se puede dar sin el espectro del 
lenguaje; tanto el discurso moral como el discurso político están referidos a la 
acción humana, a la actividad misma de participar en una comunidad lingüís-
tica, «el discurso político es en sí mismo una parte de la actividad de los par-
ticipantes y es utilizado en el curso de la misma por ellos» (Pitkin, 1984: 298). 
Hay una estrecha e innegociable relación entre lenguaje y acción, las palabras 
son actos y hacemos cosas con palabras; si esto es así, lenguaje y política están 
estrechamente unidas.

Mouffe, al igual que Brandom, piensa que la nuestra es la única especie en 
la que se participa de una comunidad lingüística en la que la muestra feha-
ciente de dicha participación es la capacidad de «dar y exigir razones» dentro 
de los diferentes universos lingüísticos en los que participamos. Ser racional, 
en el sentido que sostiene Dennett (1971), es actuar como uno debería hacer-
lo racionalmente, es decir, como los propios estados intencionales lo obligan 
a actuar a uno. Hacer algo explícito significa, por tanto, decirlo: ponerlo en 
una forma que permita usarlo como razón y, también, pedir razones de ello, 
presentar algo en la forma explícita de una afirmación es el movimiento bási-
co en el juego de dar y pedir razones (Brandom, 2005: 24). Lo implícito será 
aquello que hacen los hablantes y lo explícito será aquello que dicen los ha-
blantes que participan de dicha comunidad lingüística, puesto que una norma 
implícita es una práctica, esto es: «no es más que un patrón que se muestra 
en el comportamiento» (69). El significado propiamente se da en el uso y en 
los contextos, «como lo enseñó Wittgenstein, el significado siempre depende 
del contexto, y es el uso lo que determina el sentido» (Mouffe, 2014: 106). 
Esto revela, según Mouffe, que los procedimientos solo existen como conjun-



92 · Freddy Santamaría-Velasco

tos complejos de prácticas en diferentes contextos, prácticas que contienen la 
misma diversidad de reglas.

Esas prácticas constituyen formas específicas de individualidad e identidad 
que hacen posible la confianza en los procedimientos. Los procedimientos se 
pueden seguir y pueden ser aceptados debido a que se hallan inscritos en for-
mas compartidas de vida y en acuerdos sobre juicios. No pueden considerarse 
como reglas creadas sobre la base de principios y luego aplicados a cada caso 
específico. Las reglas, para Wittgenstein, son siempre compendios de prácticas, 
inseparables de formas de vida específicas (Mouffe, 2003: 82).

Se debe tener presente que para Wittgenstein solo es posible seguir una 
regla siendo miembro de una comunidad lingüística que de igual modo siga 
reglas. Afirma Mouffe que «seguir una regla», desde Wittgenstein, es análogo 
a obedecer una orden en una forma de vida, de ahí que «nuestra lealtad hacia 
valores e instituciones democráticas no se basa en su racionalidad superior, y 
que los principios democráticos liberales pueden ser definidos solo en tanto 
constitutivos de nuestra forma de vida» (Mouffe, 2011: 129). Abordar la acción 
democrática desde un punto de vista wittgensteiniano, afirma Mouffe, puede 
ayudarnos a replantear la cuestión acerca de la fidelidad a la democracia,

De hecho, nos hace reconocer que la democracia no requiere una teoría de la 
verdad o nociones como incondicionalidad y validez universal, sino más bien 
un puñado de prácticas e iniciativas pragmáticas orientadas a persuadir a la gen-
te a ampliar la gama de sus compromisos hacia los demás, para que construya 
una comunidad más incluyente. (Mouffe, 2003: 80)

Mouffe, siguiendo el texto de James Tully (1989), Wittgenstein and political 
philosophy, afirma que existe una multiplicidad de lenguajes de los cuales ningu-
no podría pretender o tener la pretensión de desempeñar un papel fundacional 
en nuestra vida política. No hay una racionalidad, pues

Existen muchas maneras en las cuales puede jugarse el «juego del lenguaje» 
democrático —tomando un término de Wittgenstein—, y la lucha agonista de-
bería introducir nuevos sentidos y campos de aplicación para que la idea de 
democracia se radicalice. Esta es, desde mi punto de vista, la manera efectiva de 
desafiar las relaciones de poder, no en la forma de una negación abstracta, sino 
de un modo debidamente hegemónico, mediante un proceso de desarticula-
ción de las prácticas existentes y de creación de nuevos discurso e instituciones. 
(Mouffe, 2011: 40)



LAS INVESTIGACIONES FILOSÓFICAS DE WITTGENSTEIN · 93 

Conclusión

Rorty en The Linguistic Turn: Essays in Philosophical Method afirmaba a finales 
de la década de 1960 que el objetivo de su antología era el de proporcionar ma-
teriales de reflexión sobre la revolución filosófica más reciente: la lingüística. 
Dado esto, debe entenderse por filosofía lingüística

el punto de vista de que los problemas filosóficos pueden ser resueltos (o 
disueltos) reformando el lenguaje o comprendiendo mejor el que usamos en 
el presente. Esta perspectiva es considerada por muchos de sus defensores el 
descubrimiento filosófico más importante de nuestro tiempo. (Rorty, 1992: 50)

Es así que la filosofía de los actos de habla inaugurada por Austin y la prag-
mática lingüística desarrollada por autores tales como Searle y Rorty abrirá el 
paso a obras como las de Robert Brandom o John McDowell. Paso que ya tenía 
sus antecedentes en las obras de Gilbert Ryle (1949), El concepto de lo mental, y 
de Wilfrid Sellars (1997), Empirismo y filosofía de la mente. Obras que resaltan la 
crítica wittgensteiniana de la mente, es decir, al «mito de lo dado», «metafísica 
de la mente» o la popularizada idea del «fantasma en la máquina». El impor-
tante aporte de Wittgenstein a las filosofías de la acción, a las teorías sociales 
y por lo mismo a las prácticas políticas es enfatizar que hablar un lenguaje es 
participar de un universo lingüístico, es decir, es tomar parte de una práctica hu-
mana gobernada por reglas (Acero, Bustos y Quesada, 2001). Pues todo juego 
supone una sociedad, un «otros», esto es, una forma de vida. Una comunidad 
que siga esta forma de vida es ya una comunidad lingüística. Las prácticas «asu-
midas» por una comunidad lingüística no dependen de la aceptación o no de 
un miembro particular, pues no se siguen las reglas privadamente. Como bien 
afirma Fann (1975), cuando aprendemos un lenguaje, no solo aprendemos una 
técnica, sino todo un complejo y entramado conjunto de técnicas.

Hablar un lenguaje no es tan solo participar en una práctica, sino también en 
muy distintas prácticas. Se podría decir que un lenguaje es una práctica comple-
ja compuesta de un número de prácticas. (Fann, 1975: 101)

Como vimos líneas atrás, Brandom, siguiendo a Wittgenstein, afirma que 
será la comunidad de hablantes quienes fijen una norma significativa, de acuer-
do con las mismas prácticas realizadas. La obligación de discernir en el uso de 
locuciones a qué se debe que expresen diversas clases de contenidos impone 
que el concepto determinante que articula la relación entre los componentes 



94 · Freddy Santamaría-Velasco

pragmáticos y semánticos sea el de hacer explícito lo implícito. Expresar, dar 
razones, compartir los diferentes actos de habla, quiere decir, como bien lo diría 
Brandom (2005), hacerlo explícito, «somos aquellos seres que dan y piden ra-
zones de lo que dicen y hacen» (406). Participar de una comunidad lingüística 
surge de la capacidad de participar en prácticas, saber que un tal o cual movi-
miento es o no válido, dentro de tal o cual contexto, es saber cómo hacer algo en 
el sentido de ser capaz de hacerlo. Esto es fijación y autoridad.

Finalmente el aporte de este texto a la política misma, el resaltar el papel que 
desempeñan nuestras prácticas será hacer explícito lo implícito, porque en el len-
guaje encontramos lo que nosotros mismos hemos introducido en él mediante 
nuestras prácticas por ser «miembros de una comunidad»: acción y explicita-
ción. Este encuentro entre la acción misma y el hacer explicita dichas prácticas. 
No son simplemente palabras; con ellas hacemos mundos, pues nos definimos 
«como criaturas gobernadas por normas, en contraste con criaturas que siguen 
reglas puramente naturales, por actitudes normativas que mostramos, unas 
actitudes con las cuales expresamos que comprendemos o concebimos en la 
práctica nuestra conducta como gobernada por normas» (Brandom, 2005: 79). 
Las prácticas discursivas incorporan cosas reales y, de este modo, lo implícito 
no es más que la introducción de prácticas como el arte, la religión, el amor, la 
amistad, la educación y la política, es decir, la cultura.

Referencias

Acero, Juan José, Eduardo Bustos y Daniel Quesada. (2001). Introducción a la 
filosofía del lenguaje. Madrid: Cátedra.

Ayer, Alfred Jules. (1981). El positivismo lógico. México, D.F: Fondo de Cultura 
Económica. 

Brandom, Robert. (2005). Hacerlo explícito: razonamiento, representación y com-
promiso discursivo. Barcelona: Herder.

Bergman, Gustav. (1964). Logic and reality. Madison: The University of Wis-
consin Press.

Bernstein, Rudolph. (1993). «El resurgir del pragmatismo». En José Rubén Ca-
rracedo (ed.), El giro posmoderno, Suplemento n° 1 de Philosophica Malaci-
tana, 11-30. http://www.unav.es/users/ResurgirPragmatismo.html

Dennett, Daniel. (1971). «Intentional systems». Journal of Philosophy, 68: 
87-106.



LAS INVESTIGACIONES FILOSÓFICAS DE WITTGENSTEIN · 95 

Easton, Susan M. (1983). Humanist Marxism and Wittgensteinian Social Philoso-
phy. Manchester: Manchester University Press.

Fann, Kuni (ed.). (1967). Ludwig Wittgenstein: The Man and His Philosophy. Hu-
manity Press.

Frápolli, María José y Neftalí Villanueva. (2013). «Frege, Sellars, Brandom: 
expresivismo e inferencialismo semánticos». En David Pérez Chico (ed.), 
Perspectivas de la filosofía del lenguaje (pp. 583-617). Zaragoza: Prensas de la 
Universidad de Zaragoza.

Glock, Hans-Johann. (2010). «Animal Agency». En T. O’Connor y C. Sandis 
(eds.), A companion to the philosophy of action. Wiley-Blacwell.

Heyes, Cressida. (2003). The Grammar of Politics: Wittgenstein and Political Phi-
losophy. Cornell University Press.

Kripke, Saul. (2006). Wittgenstein: a propósito de reglas y lenguaje privado (trad. 
de Jorge Rodríguez Marqueze). Madrid: Tecnos.

Latraverse, François. (1995). La sombra del lenguaje. Bogotá: Universidad Na-
cional de Colombia.

March, Jame G.. y Johan P. Olsen. (2006). «Elaborating the “new institutiona-
lism”». En Sarah A. Binder, R. A. W. Rhodes and Bert A. Rockman (ed.), 
The Oxford Handbook of Political Institutions. Oxford: Oxford University 
Press.

Mouffe, Chantal. (2003). La paradoja democrática. Barcelona: Gedisa.
—. (2011). En torno a lo político. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica.
—. (2014). Agonística: pensar el mundo políticamente. Buenos Aires: Fondo de 

Cultura Económica.
Monk, Ray. (1991). Wittgenstein: The Duty of a Genius. Londres: Vintage.
Muguerza, Javier. (2005). Medio siglo de avatares de la razón. http://www.march.

es/conferencias/anteriores/voz.aspx?p1=2392
Pitkin, Hanna F. (1984). Wittgenstein: el lenguaje, la política y la justicia. Madrid: 

Centro de Estudios Constitucionales.
Quintana Paz, Miguel A. (2021). «Cinco modos de usar a Wittgenstein contra 

el marxismo». En Santamaría Velasco, Freddy, Nino Rosanía Maza y Karen 
Cárdenas Almanza (eds.), Perpectivas wittgensteinianas. Lenguaje, significado 
y acción (pp. 499-529). Bogotá: Tirant lo Blanch.

Ramírez-Vallejo, Dora A. (2021). La construcción lingüística del Estado moder-
no: el concepto de democracia como una descripción abreviada de prome-
sas por cumplir. Analecta política, 11(20): 133-151. 



96 · Freddy Santamaría-Velasco

Rhees, Rusg (1981). «Postscript». In Ludwig Wittgenstein: Personal Recollec-
tions. Oxford: Basil Blackwell.

Ryle, Gilbert (1949). The concept of Mind. Hutchinson: London. 
Rodríguez Ortiz, Angélica y Ramírez-Vallejo, Dora A. (2020). Wittgenstein y 

Searle: entre los juegos de lenguaje y los actos de habla. En Freddy Santa-
maría Velasco, Nino A. Rosanía Maza y Karen M. Cárdenas Almanza (ed.), 
Perspectivas wittgensteinianas: Lenguaje, significado y acción. Bogotá: Tirant 
Lo Blanch. 

Rossi-Landi, Ferruccio. (1973). «Per un uso marxiano di Wittgenstein». En Il 
linguaggio come lavoro e come mercato (pp. 11-60). Milán: Bompiani.

Rorty, Richard. (1992). The Linguistic Turn: Essays in Philosophical Method. Chi-
cago: The University of Chicago Press. 

Santamaría Velasco, Freddy, Nino Rosanía Maza y Karen Cárdenas Almanza 
(eds.), Perpectivas wittgensteinianas. Lenguaje, significado y acción. Bogo-
tá: Tirant lo Blanch.

Santamaría Velasco, Freddy. (2016). Hacer mundos: el nombrar y la significativi-
dad. Bogotá: Siglo del Hombre Editores y Editorial Universidad Pontificia 
Bolivariana. 

Santamaría Velasco, Freddy. (2021). Pragmatism and Political Practice: Langua-
ge, Skills and Institutions. Signo y pensamiento, 40(70). 

Searle, John. (2001). Actos de habla. Madrid: Cátedra.
Sellars, Wilfrid. (1971). Empiricism and the Philosophy of Mind. Harvard Univer-

sity Press.
Stroud, Barry. (1996). «Mind, meaning and practice». En H. Sluga, y D. Stern, 

The Cambridge Companion to Wittgenstein. Cambridge University Press. 
Tully, James. (1989). «Wittgenstein and political philosophy». Political Theory, 

17(2), 172-204.
Wittgenstein, Ludwig. (1988/1969). Sobre la certeza (trads. Josep Lluis. Prades y 

Vicent Raga). Barecelona: Gedisa.
—. (1994/1922). Tractatus logico-philosophicus (trads. J. Muñoz e I. Reguera). 

Madrid: Alianza Universidad.
—. (1998/1953). Investigaciones filosóficas (trad. A. García Suárez). Barcelona: 

UNAM, Crítica.
—. (2002). Werkausgabe Band 1. Tractatus logico-philosophicus. Tagebücher 1914-

1916. Philosophische Untersuchunge. Fráncfort del Meno: Suhrkamp.
 
 


	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.30j0zll

