AGlo

Anuario de
Glotopolitica

AGLO. ANUARIO DE GLOTOPOLITICA NUM. 4
ISSN 2591-3425 - octubre de 2021

TITULO DEL ARTICULO
Las Investigaciones filoséficas de Wittgenstein: las practicas
sociales yla politica

AUTOR
Freddy Santamaria-Velasco

PAGINAS
79-96

URL
https://glotopolitica.com/aglo-4/santamariavelasco/

COMITE DE REDACCION DE AGLO
Diego Bentivegna, José del Valle, Mateo Niro y Laura Villa

EDICION Y DISENO
www.tipografica.io



https://glotopolitica.com/aglo-4/santamariavelasco/
https://www.tipografica.io/

A- GIO PENSAMIENTO GLOTOPOLITICO

A . . . 7
fmeiade Las Investigaciones filosdficas
de Wittgenstein: las practicas sociales
y la politica

Freddy Santamaria-Velasco

Entender una oracién significa entender un lenguaje.
Entender un lenguaje significa dominar una técnica.
WITTGENSTEIN, 1953: 199

Introduccion

Wittgenstein propiamente no se interes6 por hacer grandes discusiones en tor-
no ala politica. Algunos autores, tales como Cressida Heyes en The grammar of
politics: Wittgenstein and political philosophy resaltan el horror que posiblemente
le hubiera producido a Wittgenstein saber que su trabajo fue incorporado en
proyectos politicos o similares. Su escepticismo era radical hacia la teoria poli-
tica. A pesar de ello, la influencia de su pensamiento en la obra de importantes
tedricos de la politica, a saber: Apel, Habermas, Rorty, Alexis, Skinner, Laclau,
Mouffe, entre otros, demuestra que esta ha sido de suma importancia y ha te-
nido un gigantesco alcance a la hora de pensar en los problemas de la filosofia
de la accién o en filosofia politica en general. Si bien Wittgenstein no teorizd
sobre lo politico, es indudable que el giro de la filosofia que constituye su obra
es el fundamento de desarrollos ulteriores, lejos de todo «purismo>. Esto sin
desconocer que arriesgarse a enunciar propuestas como «Wittgenstein y lo po-
litico» 0 «Wittgenstein y lo social>»> son una herejia sobre el autor. Herejia que,

79



80 - FREDDY SANTAMARIA-VELASCO

no obstante, se ha cometido ya en varias ocasiones. Vale recordar el texto de
Rossi-Landi de 1973, en el que el autor italiano relaciona las Investigaciones Filo-
séficas del autor austriaco con las tesis marxistas' y gramscianas* de la praxis, el
trabajo y el mercado.’ Por su parte, Mouffe afirma que la grandeza e importancia
de Wittgenstein consiste en enfatizar en la fuerza de la praxis y la radicalizacién
de pricticas e iniciativas pragméticas orientadas a ampliar compromisos dis-
cursivos para que se construya una comunidad mds incluyente y participativa
(Mouffe, 2003: 75).

De tal modo, este texto pretende mostrar la influencia de las Investigaciones
Filosdficas de Wittgenstein en las filosofias de la accién y en la misma filosofia
politica, partiendo de la idea de comunidad lingiiistica, asociacién, formas de
vida, seguimiento de reglas y discurso.* En las lineas finales, se planteardn los

1 Véase Rossi-Landi, Ferruccio. (1973). En el reciente texto Cinco modos de usar a Wittgens-
tein contra el marxismo, del profesor Miguel Quintana Paz (2021), se advierte que son numerosos
los autores que relacionan a Ludwig Wittgenstein con la obra de Karl Marx, por ejemplo, Adam
(2014), Eagleton, (1982), Easton (1983), Lichtenstein (2013), Moran (1972), Rossi-Landi (1973),
Rubinstein (1981), Thomson (1979) , Vinten (2013) y autores no marxistas como Apel (1973),
Fann (1969), Holiday, (1988), Kerr (1986), Monk (1991), Pitkin (1972) y por supuesto el mismo
Rhees (1981). Todos ellos «han ligado a menudo la insistencia de la filosofia wittgensteiniana
en la importancia de la praxis con lo que parecerian prima facie posiciones similares de Marx a
ese respecto (...) De tirar de ese hilo, se dirfa, entonces, que la filosoffa wittgensteiniana podria
rendir frutos particularmente fecundos a la hora de defender el marxismo, no a la de combatirlo
(...) Si, por ltimo recordamos, ademds, que una de las escasas figuras intelectuales coetineas
antes las cuales Wittgenstein reconocié explicitamente estar en deuda fue un economista marxis-
ta, el turinés Piero Sraffa, entonces la plausibilidad de las conexiones entre su pensamiento y el de
Marx se puede ciertamente incrementar» (Quintana Paz, 2021: 503).

2 Ray Monk, en la célebre y mds completa biografia escrita hasta el momento sobre Witt-
genstein, a saber, Ludwig Wittgenstein: The Duty of Genius (1991), advierte que «Un pensador
“no burgués” cuya profunda influencia sobre el desarrollo de Wittgenstein data de ese primer
afio en Cambridge fue Piero Sraffa. Sraffa era un brillante economista italiano (de inspiracién
fuertemente marxista) e fntimo amigo de Antonio Gramsci, el lider comunista italiano que estaba
encarcelado (...). Wittgenstein y él se hicieron buenos amigos, y Wittgenstein quedaba con ¢l al
menos una vez por semana para charlar. Llegé a valorar estos encuentros mucho mds que los que
mantenia con Ramsey. En el prefacio a las Investigaciones Filoséficas dice que de las criticas de Sra-
ffa: “las ideas mds importantes de este libro estdn en deuda con ese estimulo” (...) Més atin: “Una
vez que Wittgenstein le coment6 a Rush Rhees que lo mds importante que le habian aportado
sus conversaciones con Sraffa era una 6ptica ‘antropoldgica’ para ver los problemas filosoficos”>
(Monk, 1990: 247-248).

3 Véase Easton (1983).

4 En mi libro Hacer mundos: el nombrar y la significatividad (2016) se muestra un desarrollo



LAS INVESTIGACIONES FILOSOFICAS DE WITTGENSTEIN - 81

trabajos emprendidos por Brandom (2005) y Mouffe (2003, 2011, 2014) para
intentar ver los posibles alcances y desarrollos del autor austriaco a la hora de
teorizar acerca de lo politico.

La comunidad de los hablantes:
Juegos de lenguaje en el terreno aspero

Desde su primera gran obra, el Tractactus-logico-Philosophicus (1922), y luego en
sus Investigaciones Filosdficas (1953), Wittgenstein es el autor de referencia obli-
gada del que hay que partir para ver la evolucién misma de la filosofia analitica
y su camino hacia la pragmética. Aparece el austriaco, con el mismo peso, enlos
dos momentos decisivos de esta corriente. El reconocimiento del que las pro-
posiciones son expresiones positivas y logicamente independientes entre si con
las cuales es posible hacer una representacion pictérica de los estados de cosas
simples tuvo un impacto tal en la naciente filosofia analitica, la cual parte del
deseo logicista de hacer de la filosofia un saber cercano ala ciencia partiendo de
labusqueda de un lenguaje légicamente perfecto, que le conllevé el apelativo de
positivista légico por parte del Circulo de Viena® (titulo, claro estd, rechazado
por Wittgenstein). Este primer momento no se queds alli. Todo lo contrario,
estos primeros desarrollos permitieron el surgimiento de la filosofia del «len-
guaje ordinario», donde la capacidad performativa, el uso y las relaciones, no
de los signos entre si, o de los signos con sus significados, sino de los signos con
sus usuarios, tendrdn ahora la obligacién de decirnos en qué consiste basica-
mente el decir algo a alguien, y que ese «algo> sea significativo para quien lo
escucha, es decir, el significado lo dara el uso de tal o cual enunciado. Un uso del
lenguaje, en cualquier caso, preponderantemente comunicativo, de suerte que
la estacion final de semejante transicion serd por supuesto la accién misma, es
decir: la pragmadtica. Este punto de llegada no es otro que entender el camino
emprendido hasta la pragmdtica, por parte de la analitica, y de la que bien sabe
sacar dividendos, por ejemplo, la tradicién norteamericana.’ Para Wittgenstein

de las teorias referencialistas del llamado primer Wittgenstein a la vision pragmatica de las In-
vestigaciones Filoséficas. También, se puede revisar el texto “Pragmatism and Political Practice:
Language, Skills and Institutions”, para ver el pragmatismo wittgensteiniano y el abandono de las
teorfas pictdricas del Tractatus (Santamaria-Velasco, 2021).

5 Véase Ayer (1981: 9).

6 Véase Bernstein(1993).



82 - FREDDY SANTAMARIA-VELASCO

el uso del lenguaje ordinario no exige mas que su uso sencillo, cotidiano y auste-
ro, a saber se da la vuelta al terreno dspero de las relaciones sociales: «Vamos
a parar a terreno helado en donde falta la friccidn y, asi, las condiciones son
en cierto sentido ideales, pero también por eso mismo no podemos avanzar.
Queremos avanzar; por ello necesitamos la friccidn. {Vuelta a terreno dspero!>»
(Wittgenstein, 1998, I, §107: 121).

ElWittgenstein de las Investigaciones Filoséficas pas6 de concebir un lenguaje
légicamente perfecto a reivindicar, por asi decirlo: «un lenguaje para andar por
casa» que no transgreda las practicas comunes y que no se golpee y se haga
chichones continuamente con los «limites del lenguaje>.” Para el Wittgenstein
de las Investigaciones Filoséficas las ideas atomistas del Tractatus logico-philoso-
phicus quedan recusadas.

Wittgenstein concibe el lenguaje como el conjunto global de las practicas
que se desarrollan a partir de acuerdos y que se van volviendo instituciones.
Cabe notar que son muchos los universos lingiiisticos que se definen dentro de
précticas y acuerdos, dentro de parecidos de familia. Practicas y acuerdos que no
son mds que las «formas de vida» que puede tener una comunidad hablante.
Los juegos de lenguaje se aprenden a jugar a través de su constante prictica,
de modo que las confusiones solo aparecen «cuando el lenguaje marcha en el
vacio, no cuando trabaja>» (Wittgenstein, 1998, I, § 132: 133). Para Wittgenstein,
nuestro lenguaje nos permite participar de una comunidad lingiiistica de prac-
ticantes, practicantes que finalmente son los que determinan los criterios de
conveniencia o no de tal préctica. Criterios, como pueden ser los de correcto/
incorrecto, de vélido/invalido o aceptable/inaceptable. Wittgenstein, desde es-
tos criterios, propone una concepcion del lenguaje basado, no en condiciones

7 Utilizaremos la edicién de Suhrkamp taschenbuch wissenschaft. Ludwig Wittgenstein. (1999).
Werkausgabe Band 1. Tractatus logico-philosophicus.Tagebiicher 1914-1916. Philosophische Untersu-
chungen, Frankfurt am Main: Suhrkamp. Citaremos la traduccion de las Investigaciones filosdficas
(LF.) de A. Garcia Sudrez y U. Moulines (1998), luego afiadiremos la pdgina y paragrafo, segtin el
caso, correspondiente de la Werkausgabe.

Dice Kripke que ideas «fuertemente» expuestas por el mismo Wittgenstein en el Tractatus
como:

a) la concepcién de correspondencia como un elemento clave en una teorfa del lenguaje,

b) el desvelamiento de una estructura profunda oculta-esencial del lenguaje,

c) la construccién de oraciones a partir de «atomos» mediante operadores l6gicos,

d) ylaidea de que el lenguaje natural tiene una estructura profunda

son también «fuertemente repudiadas en las Investigaciones filoséficas» (Kripke, 2006: 84.).



LAS INVESTIGACIONES FILOSOFICAS DE WITTGENSTEIN - 83

de verdad, sino en condiciones de aseverabilidad o en condiciones de justificacién.
Estos nuevos criterios nada tienen que ver con el modelo clésico de verificacion.

El significado de un nombre, de una palabra, de una proposicién, de una
oracion, depende, segiin Wittgenstein, de su uso en cierto universo lingiiistico,
no de su referente. Bajo esta idea, todas las palabras hacen parte de la gran fami-
lia del lenguaje, donde tienen usos diferentes dentro del entramado lingiiistico
en el que se desarrollan. Debemos pensar en el lenguaje —de acuerdo con las
Investigaciones filos6ficas— como una caja de herramientas que contiene tena-
zas, martillo, sierra, destornillador, regla, pegante, clavos y tornillos, ya que tan
diversas como las funciones de estos objetos son las funciones de las palabras
(Wittgenstein, 1998, I, § 11: 27). Dentro de esta gran familia del lenguaje, las pa-
labras u oraciones funcionan de varias maneras posibles, dependen de la situa-
cion o el contexto en el que se pronuncien o se escriban, puesto que nombrar es
una preparacién para describir.

El problema no es la correspondencia o los criterios veritativos, sino los cri-
terios de aceptabilidad dentro de un o tal «juego de lenguaje>. Ahora bien,
podemos decir, entonces, que toda palabra y demds oraciones son parte de la
gran familia del lenguaje, y su significatividad depende de la «funcién» que
desempenan dentro de un universo lingiiistico, de su modo de empleo dentro
de un juego determinado. Véase la descripcién que hace Wittgenstein (1998) de
los «juegos de lenguaje> dentro de lo que él1lamé una forma de vida:

La expresion «juego de lenguaje» debe poner de relieve aqui que hablar el
lenguaje forma parte de una actividad o de una forma de vida.

Ten a la vista la multiplicidad de juegos de lenguaje en estos ejemplos y en
otros:

Dar 6rdenes y actuar siguiendo 6rdenes —

Describir un objeto por su apariencia o por sus medidas —

Fabricar un objeto de acuerdo con una descripcién (dibujo) —

Relatar un suceso —

Hacer conjeturas sobre el suceso —

Formar y comprobar una hipétesis —

Presentar los resultados de un experimento mediante tablas y diagramas —

Inventar una historia; y leerla -

Actuar en teatro —

Cantar a coro —

Adivinar acertijos -

Hacer un chiste; contarlo —



84 - FREDDY SANTAMARIA-VELASCO

Resolver un problema de aritmética aplicada —

Traducir de un lenguaje a otro —

Suplicar, agradecer, maldecir, saludar, rezar.

—Es interesante comparar la multiplicidad de herramientas del lenguaje y de
sus modos de empleo, la multiplicidad de géneros de palabras y oraciones, con
lo que los l6gicos han dicho sobre la estructura del lenguaje. (Incluyendo al

autor del Tractatus logico-philosophicus) (Wittgenstein, 1998, I, § 23: 39).

Para Wittgenstein, las palabras son entendidas como herramientas que se
emplean dentro de un «juego de lenguaje», donde son usadas y se les da una
funcién determinada. El autor de las Investigaciones Filosdficas (1998) llama
«juego de lenguaje> al todo formado por el lenguaje y las acciones con las que
estd entretejido un universo lingiiistico. Las palabras entendidas como herra-
mientas son parte de este todo, de este universo lingiistico. Las palabras, por lo
mismo, gozan de plena significatividad dentro de tal o cual juego; todo depende
del uso que hace de ellos una comunidad lingiiistica que previamente los ha
aceptado como validos en su lenguaje. Para Wittgenstein (1998) el «significado
se usa incorrectamente si con ello se designa la cosa a la que corresponde la
palabra» (I, §39-40: 57). Con el autor de las Investigaciones Filosdficas se ha dado
una completa revolucion, pues, del mismo modo que hacemos la analogia del
lenguaje con un juego de ajedrez, medimos la significatividad por los movimien-
tos permitidos o no dentro de esa partida: reglas que se cumplen o no dentro de
un universo lingiiistico y que hacen posible el desarrollo del juego. Esto ha po-
tenciado una nueva forma de ver la estructura social, de tal manera que, hoy en
difa, autores tales como March y Olsen (2006) definen las instituciones como
una coleccién perdurable (es decir, independientemente de la variacion de los
individuos, de las preferencias idiosincréticas y del cambio de las circunstan-
cias) de reglas y practicas organizadas incrustadas en estructuras de significado,
las cuales prescriben la conducta adecuada para cada actor en cada situacion.®

Lo primero es la accion: lo publico y la practica

Para Wittgenstein, la significatividad de un enunciado, de una palabra o de un
discurso no dependen de que estén brindando una cartografia del mundo, sino
de que tales movimientos sean o no permitidos en un juego de lenguaje, pues es
en la practica de un juego de lenguaje donde se ve, propiamente, la significativi-

8 Véase March y Olsen (2006: 3).



LAS INVESTIGACIONES FILOSOFICAS DE WITTGENSTEIN - 85

dad de las palabras: «lo dado —podriamos decir— son formas de vida [ Lebens-
formen]> (Wittgenstein, 1998, II: 517). En este sentido, para saber el significado
de un término o una palabra —se debe estar familiarizado— con el contexto en
el que dicho término se desenvuelve. De nuevo: perder el contexto implica perder
el significado. De este modo, el lenguaje por definicién es publico, no privado.
Noétese que el segundo Wittgenstein deniega el «argumento del lenguaje priva-
do> y porlo mismo la idea segtin la cual no puede haber reglas que se sigan pri-
vadamente, ya que las reglas suponen practicas comunitarias, que son, sin lugar
a dudas, una forma y préctica de vida. Estas nuevas condiciones estdn ligadas,
necesariamente, a una comunidad; de ahi que sean inaplicables a una unica per-
sona, a una préctica privada. A propdsito de esto, escribe Wittgenstein (1998):
«Entender una oracioén significa entender un lenguaje. Entender un lenguaje
significa dominar una técnica» (I, § 199: 201). Seguir reglas se da dentro de un
juego. Reglas de medir que no son un prejuicio misterioso (Wittgenstein, 1998,
I, § 454: 319), sino un acuerdo claro y definido, en el que podemos hacer viejos
y nuevos movimientos que nos posibiliten «actuar» dentro del juego. Nuevos
conceptos, como en el juego del ajedrez. El caballo, por ejemplo, no es caballo
por el hecho de ser un trozo de madera con la figura del «caballo>, sino por
los movimientos que le son permitidos hacer dentro del tablero. En el § 202,
Wittgenstein (1998) enuncia, segun Kripke, explicitamente la conclusién del
«argumento del lenguaje privado>. Esta dice asi:

Por lo tanto «seguir la regla» es una prictica. Y creer seguir la regla no es se-
guir la regla. Y por tanto no se puede seguir «privadamente> la regla, porque de

lo contrario creer seguir la regla serfa lo mismo que seguir la regla. (I, § 202: 203)

De este modo, dominar un juego es tener la habilidad y la destreza de cono-
cer los contextos, pues si se pierden los contextos perdemos la significatividad
y, por lo mismo, dominar un juego no es solo mover fichas mecénicamente.
Todo lo contrario: es solucionar los problemas que se presentan a medida que
transcurre la partida y se juega el juego.

Un juego de lenguaje debe contar con la habilidad suficiente para poder
modificarse al paso del mismo juego. De este modo, para que un lenguaje sea
denominado «lenguaje>, con propiedad, debe contar con el adiestramiento ne-
cesario por parte de los usuarios, esto es: la habilidad suficiente para jugarse
(moverse) de manera competentemente, con las dificultades por ejemplo, que
puede tener cualquier practica social. No puede llamarse un juego de lenguaje
a aquellas acciones que exigen una mera reaccion a un estimulo. La habilidad



86 - FREDDY SANTAMARIA-VELASCO

se muestra en la pericia y en la capacidad de lograr objetivos de manera exi-
tosa en el contexto del juego practicado. Escribe el profesor Latraverse (1995)
en su articulo «Lenguaje y comunidad: a propésito del ‘antropologismo’ de
Wittgenstein>:

En la medida que estas practicas se definen en funcién de los usos de una co-
munidad, en el hecho de que actta de cierta manera y no de otra, nos vemos
llevados de forma natural a pensar que seguir una regla o, de manera general,
usar el lenguaje, debe ser remitido en dltima instancia a la manera como nos

comportamos colectivamente. (71-72)

Para Wittgenstein (1988), lo primero es la accién (§ 402: 51) debido a que los
seres humanos aprendemos una gran cantidad de cosas que aceptamos bajo la
«autoridad humanas, pero que solo posteriormente, en la practica, en la expe-
riencia, se veran confirmadas o refutadas. Efectivamente, como apunta Stroud
(1996), entendemos el significado que una expresion tiene para una comunidad
entendiendo que estan siguiendo una regla o comprometiéndose con una prdctica
(307). La praxis es el suelo firme donde descansa el lenguaje (§ 472: 62). Mo-
vimientos y practicas permitidas dentro del juego del lenguaje en el que nos
movemos a diario. Deciamos con Wittgenstein (1998) que «seguir una regla es
andlogo a: obedecer una orden. Se nos adiestra para ello y se reacciona a ella de
determinada manera» (I, § 206: 205).

Hablar un lenguaje, con base en la sistematizacién hecha por John R. Sear-
le, consiste en «realizar actos de habla»,® actos tales como hacer enunciados,
dar 6rdenes, hacer preguntas, hacer promesas, dar las gracias, participar de una
comunidad lingiiistica, etc., regidos todos ellos bajo ciertas reglas para el uso de
los elementos lingiiisticos; las palabras son también actos, afirm¢é Wittgenstein

9 En el reciente texto de Angélica Rodriguez Ortiz y Dora A. Ramirez- Vallejo (2021), «Wi-
ttgenstein y Searle: entre los juegos de lenguaje y los actos de habla», se resalta la relacioén entre
los juegos del lenguaje y los actos de habla expuestos inicialmente por Austin y reelaborados por
Searle, por ejemplo «En la propuesta searleana, las acciones que los juegos del lenguaje convocan
se convierten en la génesis de la realidad social. En palabras de Searle, su filosofia de actos de
habla, y con esta, los estudios sobre la construccién de la realidad social, se consideran “teorias
institucionales de la comunicacién”. El paso discursivo de Wittgenstein del estudio ldgico del len-
guaje al estudio de los lenguajes comunes y las acciones que estos provocan es algo que también
estd vigente desde el inicio de la obra searleana, una relacién esencial que —como él mismo lo
acepta en la parte final del capitulo IV de Speech Acts— estd presente en las teorfas de Austin, de
Wittgenstein y en la suya propia» (417)



LAS INVESTIGACIONES FILOSOFICAS DE WITTGENSTEIN - 87

varios afios atrds. Para Searle (2001), la razén fundamental para dedicarse al es-
tudio de los actos de habla es que toda comunicacién lingiistica incluye actos
lingtiisticos, ya que, segtin escribe el autor:

La unidad de la comunicacién lingiiistica no es, como se ha supuesto general-
mente, el simbolo, la palabra, oracidn, ni tan siquiera la instancia del simbolo,
palabra u oracidn, sino més bien la produccién o emision del simbolo, palabra u
oracion al realizar el acto de habla. Considerar una instancia como un mensaje
es considerarla como una instancia producida o emitida. Mas precisamente, la
produccién o emisién de una oracién-instancia bajo ciertas condiciones cons-
tituye un acto de habla, y los actos de habla son las unidades basicas o minimas

de la comunicacién lingiiistica. (Searle, 2001: 26)

Richard Rorty (1992), por su parte, tomé prestada de Bergman (1964) la
afortunada y elocuente frase, the linguistic turn (el giro lingiiistico), para carac-
terizar el grado de compromiso y atencién que tiene la filosofia «anglosajona>
con el lenguaje. La expresion «giro lingiiistico» fue acunada como titulo de
una antologfa de textos de la considerada «filosofia lingiiistica» por excelencia
en el siglo XX, es decir, la llamada «filosofia analitica», que a si misma se atri-
buiria la tarea de cultivar sistemdaticamente el analisis del lenguaje. Un fragmen-
to del texto icénico de Rorty al respecto (1992) ilustra la radical diferencia entre
la filosofia tradicional y un nuevo modo de hacer filosofia:

[E]l descubrimiento de que no estamos forzados a filosofar a la manera tra-
dicional no es trivial, simplemente porque (repitiendo lo ya dicho) los filéso-
fos tradicionales han insistido en que son el sentido comun y la ciencia los que
nos fuerzan a filosofar asi. Decir que las preguntas filoséficas tradicionales son
preguntas deficientes es, obviamente, decir algo mds que aducir que emplean
expresiones ordinarias en giros inusuales, o que son preguntas que no estamos
obligados a plantear. Es decir, que se trata de preguntas que, tal como se plan-

tean, no tienen respuesta. (Rorty, 1992: 75)

De este modo, no se sigue, entonces, como se advierte desde el principio,
que la filosofia analitica haya monopolizado el interés por el lenguaje o la mis-
ma participacion en el «giro lingiiistico>, pues, como advierte Javier Muguerza
(2005), acabarian interesaindose, asimismo, otras corrientes filoséficas contem-
poréaneas, como son el estructuralismo, con sus diferentes «pos», la filosofia
de la razén dialégica de Apel o Habermas y qué no decir de la hermenéutica en
sentido amplio.



88 - FREDDY SANTAMARIA-VELASCO

Wittgenstein y las practicas sociales: Brandom y Mouffe,
desarrollos de lo social y lo politico

Robert Brandom (2005) realiza en su libro Hacerlo explicito una investigacion
sobre la naturaleza del lenguaje, sobre las practicas sociales que nos identifican
y distinguen como criaturas racionales, incluso criaturas légicas, que tienen la
capacidad de manejar conceptos y, por lo mismo, criaturas capaces de conocery
actuar. Brandom deja ver que uno de los propésitos de su libro es «explicar los
significados de expresiones lingiiisticas por medio de su uso, con lo cual se rea-
firma una dimensién del pragmatismo de Wittgenstein» (200s:17), y es a partir
del giro lingiiistico. A partir de la lectura «pragmatista de Wittgenstein>, se pue-
de entender el hilo conductor de todo el texto de Brandom, ya que, de acuerdo
con ambos autores, «ser racionales>» es poseer lenguaje, seguido de reglas; es
decir, la competencia lingiiistica implica captar la 16gica implicitamente y a par-
tir de esta captacion ha de manifestarse en la distincién de inferencias materiales
como buenas o malas, movimientos permitidos o legitimos desde los diferentes
universos lingiiisticos,® puesto que «saber que algo es el caso, surge de la capa-
cidad de participar en pricticas, en otras palabras, de saber coémo hacer algo en
el sentido de ser capaz de hacerlo» (Brandom, 2005: 24). El papel del lenguaje
es hacer explicito lo que estd implicito, puesto que «expresar algo quiere decir
hacerlo explicito» (24) en las précticas mismas, para luego poderlo someter a
control racional, es decir, la practica lingiiistica es considerada para Brandom
la capacidad de tener la «autoridad>» (capacidad) y la responsabilidad (justifi-
cacién) de participar de una comunidad lingiiistica a través del uso mismo de
nuestros enunciados. Como él mismo lo propone:

La estrategia explicativa que seguiremos aqui comenzara con una descripcién
de las précticas sociales, luego identificaremos la estructura especifica que de-
ben mostrar para poder calificarlas como practicas especificamente lingiisticas
y a continuacion consideraremos cudles son las diferentes clases de contenidos
semanticos que estas practicas pueden conferir a los estados, realizaciones y ex-

presiones que corresponden (17).

10 Los profesores M. Frépolli y N. Villanueva (2013) en su texto Frege, Sellars, Brandom: expre-
sivismo e inferencialismo semdnticos afirman: «El inferencialismo contemporaneo, en las versiones
de Sellars y Brandom, y més recientemente de Huw Price, es una posicion pragmética. La tesis
general que actta de trasfondo es que la semdntica debe responder ante la pragmatica, esto es,
que la individuacién del contenido de los items capaces de portar propiedades y relaciones se-
ménticas tiene que derivarse de lo que los hablantes hacen con ellos>» (352).



LAS INVESTIGACIONES FILOSOFICAS DE WITTGENSTEIN - 89

:Qué deben ser capaces de hacer los hablantes para tener la capacidad de
decir que las cosas son tales y tales y de tal o cual manera, esto es, para poder
expresar algo explicitamente? Ser llamado «ser racional> significa, por una
parte, afirma Brandom siguiendo a Sellars, «ser dotado de lenguaje>, es decir,
participar en una comunidad lingiiistica, puesto que uno debe ser un jugador
del «juego esencialmente lingiiistico de dar y pedir razones» (27), o, en pala-
bras de Glock (2010), un agente racional debe ser capaz de actuar a la luz de
las razones (in the light of reasons).” De ahi que la pragmatica propuesta por
Brandom no es otra que la de reconocer la funcién primera del lenguaje como
medio de intercomunicacién, que consiste basicamente en decir algo a alguien, y
que ese «algo> sea significativo para quien lo escucha, pues el significado lo da
el uso de tal o cual enunciado. El uso propuesto por Brandom de ningtin modo
es la busqueda de un vocabulario semdntico, un lenguaje légicamente perfecto,
ni es, por otro lado, un vocabulario puramente naturalista. Brandom, al seguir el
pensamiento de Wittgenstein y evitar la Escila, a saber, la idea de que compren-
der siempre es interpretar (evitando, por supuesto, la Caribdis, donde no hay
normas y todo es arbitrario), propone un vocabulario normativo de la practica
lingiiistica como el conjunto global de las normas instituidas por la actividad
social. Fijaciones, reconocidas y autorizadas, que se dan de los mismos actos de
habla. De acuerdo con ello, las normas implicitas en las practicas lingiisticas se
presentan en una forma especificamente dedntica. Pues

las practicas que confieren implicitamente contenidos proposicionales y otras
especies de contenidos conceptuales, incluyen normas referentes a las cuestio-
nes de cdmo se usan correctamente las expresiones, cudles son las circunstan-
cias apropiadas para ejecutar diversos actos de habla y cuéles son las consecuen-

cias apropiadas de tales ejecuciones. (Brandom, 2005: 18)

De este modo, dejamos que las razones nos afecten, es decir, nos dejamos
influir por la «fuerza vinculante del mejor argumento>, como indicé Sellars.
Afirma el autor de El empirismo y la filosofia de lo mental que:

El punto esencial es que al caracterizar un episodio o estado como conoci-
miento, no estamos dando una descripcion empirica de ese episodio o estado;
estamos colocdndolo en el espacio logico de las razones, de justificar y de ser

capaces de justificar lo que uno dice. (Sellars, 1971: 182)

11 Véase Glock (2010: 388).



90 - FREDDY SANTAMARIA-VELASCO

Brandom advierte que el que nos identifiquemos por nuestra capacidad de
razén y entendimiento expresa un compromiso de tomar la capacidad para sa-
ber —la sapiencia— mds que la capacidad de sentir —la sentience—, pues la
sapiencia tiene que ver con el entendimiento o la inteligencia mas que con la
irritabilidad o la estimulacién. De este modo, en el mundo natural (animal), no
se presentan fijaciones y autorizaciones, sino que estas précticas lingtisticas son
productos de la actividad humana (Brandom, 2005).

Por otro lado, Chantal Mouffe, con base en el llamado «giro lingiiistico>»
de la filosofia, resalta en varias de sus obras la importancia de Wittgenstein para
repensar desde el lenguaje la politica misma. La idea de lenguaje, de formas de
vida, de discurso, de universos lingiiisticos, de reglas, hacen su aparicién de ma-
nera estructural en la obra de Mouffe y Laclau y permiten ampliar, si se quiere,
la obra del autor austriaco en el desarrollo del pensar politico, con la intencidn,
resaltada por Mouffe, de «no extractar de Wittgenstein una teorfa politica, ni
intentar elaborarla sobre la base de sus escritos. Creo que la importancia de
Wittgenstein consiste en sefialar una nueva manera de teorizar acerca de lo po-
litico» (Mouffe, 2003: 75).

La autora de El retorno de lo politico advierte que la obra del llamado Witt-
genstein tardio, o mejor, el Wittgenstein de las Investigaciones Filosdficas, puede
ser Gtil para pensar la democracia. Por ejemplo, tanto el Estado moderno como
la democracia son una ficcion, son descripciones abreviadas:

Ambos términos son construcciones lingiiisticas, no son entidades abstrac-
tas que puedan existir por si mismas, sino que son posibles por los compromi-
sos discursivos que establecen los seres humanos por el uso del lenguaje, en el
marco de la intencionalidad colectiva, la imposicion de funciones y los poderes

dednticos. (Ramirez-Vallejo, 2021: 134)

De ahi que es mejor hablar, siguiendo a Mouffe, y a Hanna Piktin (1984)
en su trabajo Wittgenstein: el lenguaje. La politica y la justicia, de la influencia del
autor de Investigaciones Filoséficas a la filosofia social en la filosofia de la accién y
por extension en la filosofia politica, pues al igual que Marx, Nietzsche y Freud,
«Wittgenstein es una figura clave para comprender nuestra dificil coyuntura
moderna» (Mouffe, 2003: 6) que, por extension, permite pensar lo politico
a partir de su vision de las formas de vida y el seguimiento de reglas. Cierta-
mente, nadie puede estar exento de formas de vida, pues como hombres que
siguen reglas gozamos de lenguaje y ello nos permite participar de comunida-
des lingiiisticas.



LAS INVESTIGACIONES FILOSOFICAS DE WITTGENSTEIN - 91

La realidad en una construccion social significativa se le construye cuando
participamos de ella en los diferentes roles o juegos aceptados. Como resalta
Hanna Pitkin, a quien sigue Mouffe para hablar de Wittgenstein,

llegamos a convertirnos en las personas particulares que llegamos a ser cuan-
do crecemos debido a la comunidad del lenguaje en la que crecemos. Eso tam-
bién reza, por supuesto, con la mayoria de los modelos culturales; nos conver-
timos en una cierta persona con un cierto lenguaje, modelos de mesa, modo de
comportarnos, estilo de humor, gusto por los alimentos, y asi sucesivamente de
una manera indefinida, todo conformado por una cultura antes que otra. (Pit-

kin, 1984: 285)

Lo social, de este modo, es un espacio discursivo de los hablantes que par-
ticipan en ella. Por eso, el discurso politico no se puede dar sin el espectro del
lenguaje; tanto el discurso moral como el discurso politico estan referidos a la
accién humana, a la actividad misma de participar en una comunidad lingiiis-
tica, «el discurso politico es en si mismo una parte de la actividad de los par-
ticipantes y es utilizado en el curso de la misma por ellos» (Pitkin, 1984: 298).
Hay una estrecha e innegociable relacién entre lenguaje y accion, las palabras
son actos y hacemos cosas con palabras; si esto es asi, lenguaje y politica estan
estrechamente unidas.

Moufle, al igual que Brandom, piensa que la nuestra es la inica especie en
la que se participa de una comunidad lingiistica en la que la muestra feha-
ciente de dicha participacion es la capacidad de «dar y exigir razones> dentro
de los diferentes universos lingiiisticos en los que participamos. Ser racional,
en el sentido que sostiene Dennett (1971), es actuar como uno deberia hacer-
lo racionalmente, es decir, como los propios estados intencionales lo obligan
a actuar a uno. Hacer algo explicito significa, por tanto, decirlo: ponerlo en
una forma que permita usarlo como razén y, también, pedir razones de ello,
presentar algo en la forma explicita de una afirmacién es el movimiento basi-
co en el juego de dar y pedir razones (Brandom, 2005: 24). Lo implicito serd
aquello que hacen los hablantes y lo explicito serd aquello que dicen los ha-
blantes que participan de dicha comunidad lingiiistica, puesto que una norma
implicita es una prictica, esto es: «no es mas que un patrén que se muestra
en el comportamiento> (69). El significado propiamente se da en el uso y en
los contextos, «como lo ensefié Wittgenstein, el significado siempre depende
del contexto, y es el uso lo que determina el sentido» (Mouffe, 2014: 106).
Esto revela, segun Mouffe, que los procedimientos solo existen como conjun-



92 - FREDDY SANTAMARIA-VELASCO

tos complejos de précticas en diferentes contextos, précticas que contienen la
misma diversidad de reglas.

Esas précticas constituyen formas especificas de individualidad e identidad
que hacen posible la confianza en los procedimientos. Los procedimientos se
pueden seguir y pueden ser aceptados debido a que se hallan inscritos en for-
mas compartidas de vida y en acuerdos sobre juicios. No pueden considerarse
como reglas creadas sobre la base de principios y luego aplicados a cada caso
especifico. Las reglas, para Wittgenstein, son siempre compendios de practicas,
inseparables de formas de vida especificas (Mouffe, 2003: 82).

Se debe tener presente que para Wittgenstein solo es posible seguir una
regla siendo miembro de una comunidad lingiistica que de igual modo siga
reglas. Afirma Mouffe que «seguir una regla>, desde Wittgenstein, es analogo
a obedecer una orden en una forma de vida, de ahi que «nuestra lealtad hacia
valores e instituciones democraticas no se basa en su racionalidad superior, y
que los principios democréticos liberales pueden ser definidos solo en tanto
constitutivos de nuestra forma de vida» (Mouffe, 2011: 129). Abordar la accién
democritica desde un punto de vista wittgensteiniano, afirma Moufte, puede
ayudarnos a replantear la cuestion acerca de la fidelidad a la democracia,

De hecho, nos hace reconocer que la democracia no requiere una teoria de la
verdad o nociones como incondicionalidad y validez universal, sino més bien
un punado de pricticas e iniciativas pragmaticas orientadas a persuadir a la gen-
te a ampliar la gama de sus compromisos hacia los demds, para que construya

una comunidad mds incluyente. (Mouffe, 2003: 80)

Mouffe, siguiendo el texto de James Tully (1989), Wittgenstein and political
philosophy, afirma que existe una multiplicidad de lenguajes de los cuales ningu-
no podria pretender o tener la pretensién de desempenar un papel fundacional
en nuestra vida politica. No hay una racionalidad, pues

Existen muchas maneras en las cuales puede jugarse el «<juego del lenguaje>
democrético —tomando un término de Wittgenstein—, y la lucha agonista de-
beria introducir nuevos sentidos y campos de aplicacién para que la idea de
democracia se radicalice. Esta es, desde mi punto de vista, la manera efectiva de
desafiar las relaciones de poder, no en la forma de una negacién abstracta, sino
de un modo debidamente hegemdnico, mediante un proceso de desarticula-
cion de las précticas existentes y de creacion de nuevos discurso e instituciones.

(Mouffe, 2011: 40)



LAS INVESTIGACIONES FILOSOFICAS DE WITTGENSTEIN - 93

Conclusion

Rorty en The Linguistic Turn: Essays in Philosophical Method afirmaba a finales
de la década de 1960 que el objetivo de su antologia era el de proporcionar ma-
teriales de reflexion sobre la revolucién filoséfica més reciente: la lingiiistica.
Dado esto, debe entenderse por filosofia lingiiistica

el punto de vista de que los problemas filoséficos pueden ser resueltos (o
disueltos) reformando el lenguaje o comprendiendo mejor el que usamos en
el presente. Esta perspectiva es considerada por muchos de sus defensores el
descubrimiento filoséfico mas importante de nuestro tiempo. (Rorty, 1992: 50)

Es asi que la filosofia de los actos de habla inaugurada por Austin y la prag-
mitica lingiiistica desarrollada por autores tales como Searle y Rorty abrira el
paso a obras como las de Robert Brandom o John McDowell. Paso que ya tenia
sus antecedentes en las obras de Gilbert Ryle (1949), El concepto de lo mental, y
de Wilfrid Sellars (1997), Empirismo y filosofa de la mente. Obras que resaltan la
critica wittgensteiniana de la mente, es decir, al «mito de lo dado>, «metafisica
de la mente> o la popularizada idea del «fantasma en la maquina>. El impor-
tante aporte de Wittgenstein a las filosofias de la accidn, a las teorias sociales
y por lo mismo a las practicas politicas es enfatizar que hablar un lenguaje es
participar de un universo lingiiistico, es decir, es tomar parte de una préactica hu-
mana gobernada por reglas (Acero, Bustos y Quesada, 2001). Pues todo juego
supone una sociedad, un «otros», esto es, una forma de vida. Una comunidad
que siga esta forma de vida es ya una comunidad lingiiistica. Las pricticas «asu-
midas>» por una comunidad lingiiistica no dependen de la aceptacién o no de
un miembro particular, pues no se siguen las reglas privadamente. Como bien
afirma Fann (1975), cuando aprendemos un lenguaje, no solo aprendemos una
técnica, sino todo un complejo y entramado conjunto de técnicas.

Hablar un lenguaje no es tan solo participar en una practica, sino también en
muy distintas pricticas. Se podria decir que un lenguaje es una préctica comple-
ja compuesta de un ntimero de practicas. (Fann, 1975: 101)

Como vimos lineas atrds, Brandom, siguiendo a Wittgenstein, afirma que
serd la comunidad de hablantes quienes fijen una norma significativa, de acuer-
do con las mismas practicas realizadas. La obligacién de discernir en el uso de
locuciones a qué se debe que expresen diversas clases de contenidos impone
que el concepto determinante que articula la relacion entre los componentes



94 - FREDDY SANTAMARIA-VELASCO

pragmiticos y semanticos sea el de hacer explicito lo implicito. Expresar, dar
razones, compartir los diferentes actos de habla, quiere decir, como bienlo diria
Brandom (2005), hacerlo explicito, «<somos aquellos seres que dan y piden ra-
zones de lo que dicen y hacen» (406). Participar de una comunidad lingiiistica
surge de la capacidad de participar en pricticas, saber que un tal o cual movi-
miento es o no valido, dentro de tal o cual contexto, es saber cobmo hacer algo en
el sentido de ser capaz de hacerlo. Esto es fijacion y autoridad.

Finalmente el aporte de este texto ala politica misma, el resaltar el papel que
desempefian nuestras practicas serd hacer explicito lo implicito, porque en el len-
guaje encontramos lo que nosotros mismos hemos introducido en él mediante
nuestras practicas por ser «miembros de una comunidad>: accién y explicita-
cion. Este encuentro entre la acciéon misma y el hacer explicita dichas practicas.
No son simplemente palabras; con ellas hacemos mundos, pues nos definimos
«como criaturas gobernadas por normas, en contraste con criaturas que siguen
reglas puramente naturales, por actitudes normativas que mostramos, unas
actitudes con las cuales expresamos que comprendemos o concebimos en la
préctica nuestra conducta como gobernada por normas» (Brandom, 2005: 79).
Las practicas discursivas incorporan cosas reales y, de este modo, lo implicito
no es mas que la introduccién de practicas como el arte, la religién, el amor, la
amistad, la educacién y la politica, es decir, la cultura.

Referencias

Acero, Juan José, Eduardo Bustos y Daniel Quesada. (2001). Introduccion a la
filosofia del lenguaje. Madrid: Cétedra.

Ayer, Alfred Jules. (1981). El positivismo l6gico. México, D.F: Fondo de Cultura
Econoémica.

Brandom, Robert. (2005). Hacerlo explicito: razonamiento, representacién y com-
promiso discursivo. Barcelona: Herder.

Bergman, Gustav. (1964). Logic and reality. Madison: The University of Wis-
consin Press.

Bernstein, Rudolph. (1993). «El resurgir del pragmatismo>. En José Rubén Ca-
rracedo (ed.), El giro posmoderno, Suplemento n° 1 de Philosophica Malaci-
tana, 11-30. http://www.unav.es/users/ResurgirPragmatismo.html

Dennett, Daniel. (1971). «Intentional systems». Journal of Philosophy, 68:
87-106.



LAS INVESTIGACIONES FILOSOFICAS DE WITTGENSTEIN - 95

Easton, Susan M. (1983). Humanist Marxism and Wittgensteinian Social Philoso-
phy. Manchester: Manchester University Press.

Fann, Kuni (ed.). (1967). Ludwig Wittgenstein: The Man and His Philosophy. Hu-
manity Press.

Frapolli, Maria José y Neftali Villanueva. (2013). «Frege, Sellars, Brandom:
expresivismo e inferencialismo seménticos». En David Pérez Chico (ed.),
Perspectivas de la filosofia del lenguaje (pp. 583-617). Zaragoza: Prensas de la
Universidad de Zaragoza.

Glock, Hans-Johann. (2010). «Animal Agency>. En T. O’Connor y C. Sandis
(eds.), A companion to the philosophy of action. Wiley-Blacwell.

Heyes, Cressida. (2003). The Grammar of Politics: Wittgenstein and Political Phi-
losophy. Cornell University Press.

Kripke, Saul. (2006). Wittgenstein: a propdsito de reglas y lenguaje privado (trad.
de Jorge Rodriguez Marqueze). Madrid: Tecnos.

Latraverse, Francois. (1995). La sombra del lenguaje. Bogota: Universidad Na-
cional de Colombia.

March, Jame G.. y Johan P. Olsen. (2006). «Elaborating the “new institutiona-
lism”>. En Sarah A. Binder, R. A. W. Rhodes and Bert A. Rockman (ed.),
The Oxford Handbook of Political Institutions. Oxford: Oxford University
Press.

Mouffe, Chantal. (2003). La paradoja democrdtica. Barcelona: Gedisa.

—. (2011). En torno a lo politico. Buenos Aires: Fondo de Cultura Econémica.

—. (2014). Agonistica: pensar el mundo politicamente. Buenos Aires: Fondo de
Cultura Econdmica.

Monk, Ray. (1991). Wittgenstein: The Duty of a Genius. Londres: Vintage.

Muguerza, Javier. (2005). Medio siglo de avatares de la razon. http:/ /www.march.
es/conferencias/anteriores/voz.aspx?p1=2392

Pitkin, Hanna F. (1984). Wittgenstein: el lenguaje, la politica y la justicia. Madrid:
Centro de Estudios Constitucionales.

Quintana Paz, Miguel A. (2021). «Cinco modos de usar a Wittgenstein contra
el marxismo>. En Santamaria Velasco, Freddy, Nino Rosania Maza y Karen
Céardenas Almanza (eds.), Perpectivas wittgensteinianas. Lenguaje, significado
y accién (pp. 499-529). Bogotd: Tirant lo Blanch.

Ramirez-Vallejo, Dora A. (2021). La construccién lingiiistica del Estado moder-
no: el concepto de democracia como una descripcion abreviada de prome-
sas por cumplir. Analecta politica, 11(20): 133-151.



96 - FREDDY SANTAMARIA-VELASCO

Rhees, Rusg (1981). «Postscript». In Ludwig Wittgenstein: Personal Recollec-
tions. Oxford: Basil Blackwell.

Ryle, Gilbert (1949). The concept of Mind. Hutchinson: London.

Rodriguez Ortiz, Angélica y Ramirez-Vallejo, Dora A. (2020). Wittgenstein y
Searle: entre los juegos de lenguaje y los actos de habla. En Freddy Santa-
maria Velasco, Nino A. Rosania Maza y Karen M. C4rdenas Almanza (ed.),
Perspectivas wittgensteinianas: Lenguaje, significado y accion. Bogota: Tirant
Lo Blanch.

Rossi-Landi, Ferruccio. (1973). «Per un uso marxiano di Wittgenstein». En Il
linguaggio come lavoro e come mercato (pp. 11-60). Mildn: Bompiani.

Rorty, Richard. (1992). The Linguistic Turn: Essays in Philosophical Method. Chi-
cago: The University of Chicago Press.

Santamaria Velasco, Freddy, Nino Rosania Maza y Karen Cardenas Almanza
(eds.), Perpectivas wittgensteinianas. Lenguaje, significado y accién. Bogo-
ta: Tirant lo Blanch.

Santamaria Velasco, Freddy. (2016). Hacer mundos: el nombrar y la significativi-
dad. Bogotd: Siglo del Hombre Editores y Editorial Universidad Pontificia
Bolivariana.

Santamaria Velasco, Freddy. (2021). Pragmatism and Political Practice: Langua-
ge, Skills and Institutions. Signo y pensamiento, 40(70).

Searle, John. (2001). Actos de habla. Madrid: Cétedra.

Sellars, Wilfrid. (1971). Empiricism and the Philosophy of Mind. Harvard Univer-
sity Press.

Stroud, Barry. (1996). «Mind, meaning and practice>. En H. Sluga, y D. Stern,
The Cambridge Companion to Wittgenstein. Cambridge University Press.
Tully, James. (1989). «Wittgenstein and political philosophy>. Political Theory,

17(2), 172-204.

Wittgenstein, Ludwig. (1988/1969). Sobre la certeza (trads. Josep Lluis. Prades y
Vicent Raga). Barecelona: Gedisa.

—. (1994/1922). Tractatus logico-philosophicus (trads. J. Mufioz e I. Reguera).
Madrid: Alianza Universidad.

—. (1998/1953). Investigaciones filosdficas (trad. A. Garcia Sudrez). Barcelona:
UNAM, Critica.

—. (2002). Werkausgabe Band 1. Tractatus logico-philosophicus. Tagebiicher 1914-
1916. Philosophische Untersuchunge. Francfort del Meno: Suhrkamp.



	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.30j0zll

