
AGlo. Anuario de Glotopolítica núm. 5
issn 2591-3425 · diciembre de 2022

Título del artículo
Entrevista a Mercedes Bengoechea Bartolomé

Autora
Laura Villa

Páginas
59-78

URL
https://glotopolitica.com/aglo5/villa/

Comité de Redacción de aglo 
Diego Bentivegna, José del Valle, Mateo Niro y Laura Villa  
 
edición y Diseño 
www.tipografica.io

https://glotopolitica.com/aglo5/villa/

https://www.tipografica.io/


59 

diálogos

Mercedes Bengoechea Bartolomé
Entrevistada por Laura Villa 

Mercedes Bengoechea Bartolomé es catedrática de filología inglesa en la Uni-
versidad de Alcalá de Henares (Madrid) y fue Decana de Filosofía y Letras de 
la misma universidad de 2003 a 2008. Es una de las pioneras de los estudios 
sobre lengua y género en España. Ha publicado numerosos libros y artículos 
de investigación sobre el género gramatical y el sexismo en el lenguaje, el efecto 
de las políticas lingüísticas feministas y la resistencia por parte de las institucio-
nes normativas, así como sobre la construcción de la mujer y lo femenino en el 
imaginario masculino, sobre todo, en el discurso literario. Forma parte de la Co-
misión Asesora sobre Lenguaje del Instituto de la Mujer (NOMBRA) desde su 
formación en 1994. En 2007 coordinó el Informe Anual del Observatorio Estatal 
de Violencia sobre la Mujer del Ministerio de Trabajo y Asuntos Sociales de España. 
A lo largo de su carrera ha recibido numerosos premios y reconocimientos, y 
participado como asesora, entre otras agencias, para Radio Televisión Española 
y el Ministerio de Justicia.   

Laura Villa: Bueno, Mercedes, pues, muchas gracias por concedernos esta 
entrevista para el Anuario de Glotopolítca. Es para nosotros un verdadero placer 
y para mí todo un honor entrevistarte porque admiramos mucho tu trabajo en 
el Anuario. Para romper el hielo quería preguntarte, seguimos con resaca del 
8M, quería preguntarte, sé que has estado muy ocupada, sobre tus actividades, 
cómo has participado este año de la celebración del día de la mujer.



60 · LAURA VILLA

Mercedes Bengoechea: Pues, fíjate, no llegué a ir a ninguna manifes-
tación porque me pidieron desde México que les diera una charla justamente 
toda la tarde del 8M, que era mañana en México. Me hizo tanta ilusión que opté 
por... abandoné todo activismo político, digamos, en la calle en ese momento. 
Y fue una conferencia para el Centro, además, de Derechos Humanos y, bueno, 
fue muy emocionante.

LV: ¡Qué bueno, qué bonito! Este año en Madrid, te quería preguntar por 
esa escisión de marchas que hubo (también un poco si lo puedes explicar para 
el público no familiarizado), que fue una escisión de base política y también de 
definición de la mujer, un poco en la línea de la «ley trans». Y, bueno, ¿cómo 
ves esa escisión para el movimiento feminista en España en este momento?

MB: Bueno, pues, a mí la verdad es que me produce una pena tremenda 
pero tremenda. Es generacional, por una parte. Es el feminismo histórico contra 
un nuevo feminismo que incluye a las personas trans, a las personas del colecti-
vo LGTB, y que siempre hemos luchado de la mano. Es verdad que con agendas 
diferentes, pero que siempre nos hemos apoyado unos colectivos a otros. Y era 
parte de nuestra fortaleza. Es decir que yo ya sabía que a mis cursos de feminis-
mo siempre venía alumnado gay y yo me alegraba muchísimo y sabía que ahí 
teníamos cómplices y viceversa. Es decir que el feminismo tradicional íbamos 
a las manifestaciones, al orgullo... Estábamos ahí, queríamos estar ahí porque 
pensamos que podíamos ir con la mano. Y ahora lo que se ha demostrado... 
Otra cosa, también importante me parece a mí, es con los últimos feminismos 
que insisten en la necesidad de unir feminismo, clase social, etnia, etc. Lo que 
en lugar de unir ha conseguido disgregar. Es decir, al final te encuentras con 
discursos donde dicen «no, es que la clase media, las mujeres de la clase me-
dia, las mujeres de la clase media alta no puedan entender la lucha feminista». 
Sí la puedan entender. Y esa ha sido la fortaleza del movimiento feminista, el 
entender que la posición simbólica, por ejemplo, de la mujer nos afecta a to-
das, nos afecta a todas por igual. Es decir que, naturalmente, la forma en que 
vive una mujer de las clases altas no es la forma en que vive una mujer de las 
clases bajas, que hay actividades políticas que no afectan a unas y sí a otras. 
Pero a la hora de la verdad, a otro nivel, nos afectan a todas y podíamos ir de 
la mano. Yo recuerdo hace dos años estaba dando, precisamente, un curso en 
la Universidad de la Laguna el 8M. Y entonces las clases se interrumpieron y 
todo el alumnado y el profesorado fue. Yo pasé un momento por el hotel y la 
kelly, que es como llamamos aquí a la camarera de pisos, la camarera me dijo: 
«Yo no puedo ir por mi trabajo, pero va usted en mi nombre». Es decir, en un 



Mercedes Bengoechea Bartolomé · 61 

momento dado yo, clase media privilegiada, digamos, yo iba con ese cariño que 
te puede dar una camarera de pisos diciendo «yo no puedo estar, pero tú estás 
por mí también». Y eso es como que se ha roto, lo cual... Tú puedes entender 
perfectamente el discurso de ese feminismo, además luchas por que no haya... 
contra la jerarquía de clases, la jerarquía de etnias, la jerarquía sexual... Pero si 
eso se disgrega, pues claro tenemos un problema. Entonces que el feminismo 
clásico, el tradicional, el histórico, al que yo pertenezco, se sienta agredido por 
otros feminismos o por otras luchas, pues es verdaderamente penoso. Y es pe-
noso que no haya... Es decir, entiendes el discurso de ambas partes. Yo entien-
do perfectamente lo que dice el feminismo clásico de «el sujeto femenino es 
la mujer». Y nuestra agenda no está completa. Teníamos una agenda que no 
se ha cumplido. Lingüísticamente esto se ve claro en la lucha entre la a y la e. 
Ahí está. «No hemos terminado de conseguir la a y estamos con la e», decía 
alguna de mis alumnas. Eso por una parte. Pero entiendes también que desde 
el momento en que se ve desde el feminismo trans, desde el movimiento trans, 
mejor dicho, se ve como una afrenta, pues algo estamos haciendo mal. Porque 
no debería serlo, no debería serlo. Dicho eso, la manifestación del 8M de hace, 
bueno, del 19 de marzo, perdón, del 20 de marzo, fue justo antes de la pandemia. 
La manifestación que se hizo que también tuvo convocatorias diversas era para 
las precarias, las inmigrantes… Y tú decías, bueno, yo mujer de la clase media 
que no soy precaria, tengo un trabajo estable, que no soy inmigrante, que no 
soy trans, ¿dónde estoy? ¿No puedo ir al 8M? ¿No me afecta el 8M? Entonces, 
yo creo que se han ido haciendo cosas mal, se han ido acumulando, y al final 
parece que vamos unas contra otras, y eso es absolutamente penoso. Y luego lo 
malo es, primero, que se ve… El mundo no lo entiende que haya habido dos 
manifestaciones distintas del 8M, así enfrentadas. La prensa, la ciudadanía no lo 
entiende, las mujeres normales que antes iban a una manifestación… Algunas 
amigas me llaman: «Oye, que hay dos manifestaciones, ¿a cuál vamos?». Es 
decir, no se entiende desde fuera, es algo muy conceptual, muy conceptual, apa-
rentemente es muy difícil de explicar, pero luego materialmente también. Hace 
nada me llegó una carta de Ana María del Campo. Ana María del Campo es una 
mujer de 90 y tantos años que es la presidenta de la Asociación de Mujeres Di-
vorciadas y Separadas de España. Es una mujer que ha tenido un papel político 
importantísimo. Y es la fundadora de los primeros pisos para mujeres víctimas 
de violencia de género. Son unos pisos que han sido tomados como modelo 
en toda Europa y en una gran parte del mundo occidental porque cuentan con 
equipo psicológico, equipo médico, equipo de formación, de tal manera que 



62 · LAURA VILLA

una mujer víctima de violencia de género va con sus niños y niñas a vivir en esos 
pisos y después de año y medio, dos años sale recuperada, empoderada y con 
trabajo. Entonces son unos pisos absolutamente modélicos. Cuestan, cada piso 
vale 800.000 euros al año y desde que se aprobó la Ley de violencia de género se 
han mantenido con todas las administraciones de la derecha y de la izquierda en 
España. Este año les han quitado la subvención, les han dado 2.000.000 euros 
que no les ha llegado, porque el Ministerio de Asuntos Sociales ha decidido que 
no era prioritario. Claro, las escisiones son ideológicas, son simbólicas, pero 
siempre tienen efectos materiales. Entonces, dices por qué se les ha quitado el 
piso, por qué se ha considerado que hay otros… Pues, ese es el subproducto, la 
otra lucha, la difícil de entender. Es decir, a mí me da pena por aquello de que 
sumamos, somos más, sumamos, hemos conseguido que el movimiento #Me-
Too… Todas las mujeres de todo el mundo de todas las clases sociales hemos 
tenido algo en lo que identificarnos. Pero estas divisiones nos empobrecen y, 
desde luego, facilitan la misoginia: «Es que fijaros cómo sois, es que no sois 
capaces ni de llevaros bien, es que, claro, lo que hemos dicho siempre de que 
el problema de las mujeres son las otras mujeres». O sea, todo este discurso 
misógino se puede replicar, o se sienten libres algunas personas para replicarlo 
porque estamos demostrando que no lo hacemos bien. Así que, bueno…

LV: Un poco lo que hay de fondo es que, en el movimiento feminista, de 
manera histórica, tradicional, siempre ha habido diferentes reivindicaciones, 
un poco de clase también. Siempre han estado ahí, siempre ha habido luchas 
internas, grupos más radicalizados, grupos más acomodados con diferentes rei-
vindicaciones, como tú decías, pero que trabajaban por algunos objetivos co-
munes. Y habría que volver a encontrar, igual, los lazos de alianza, por lo menos 
en algunos momentos puntuales y simbólicos, pero también en los lugares de 
repercusión material, como tú decías antes. Te quería preguntar al hilo de esto 
un poco sobre tu formación y, bueno, llevando atrás tu participación en diferen-
tes momentos de tu vida de los movimientos feministas, pero también, igual, 
ligando esto con tu formación, pues, en la primera socialización en tu casa, en 
la escuela, en la universidad. ¿Cuáles fueron tus referentes? Tú has sido una pio-
nera de la sociolingüística feminista aquí en España. ¿Cómo ves esa genealogía 
hacia atrás tu trayectoria y ligándola un poco con el movimiento feminista en 
España?

MB: Bueno, la verdad es que yo nunca he militado en ningún movimiento. 
Personalmente, yo tenía 16 años, en España estaba la dictadura de Franco, no 
podíamos leer algunos libros, por ejemplo, Simone de Beauvoir. Y mi madre 



Mercedes Bengoechea Bartolomé · 63 

en una librería aparentemente clásica, por detrás tenía una habitación detrás 
donde se vendían libros prohibidos. Mi madre me compró El segundo sexo, en la 
edición argentina, en dos tomos, y ese fue mi regalo de los 16 años. Y ese fue el 
fundamento teórico. El fundamento emocional, digamos, fue mi propia madre; 
mi propia madre y sus discursos naturales, de rebeldía natural, de una mujer que 
había estudiado Filosofía y Letras, que era madre de familia pero que se daba 
cuenta de lo que pasaba. Ella particularmente dejó, por ejemplo, la iglesia el día 
que fue y dijo: «Mire, es que mi marido no me trata bien». Y su sacerdote, su 
confesor le dijo: «Hija, eres mujer, has nacido para eso, ese es tu destino». Y mi 
madre siempre dice: «Yo me levanté en shock, me fui y ya no volví a la iglesia 
porque no fue capaz ni siquiera de decirme…». Entonces, ella fue empezando 
a leer… Y cuando llegué a los 16 años me regaló El segundo sexo. A partir de ahí, 
pues, fue un autodescubrimiento. Y el siguiente momento vital en mi vida, yo 
creo, fue cuando decidí hacer la tesis. Yo había pensado dos proyectos de tesis: 
uno, el lenguaje político, que siempre me ha gustado y, entonces, quería trabajar 
en el lenguaje político; y en el otro era lengua y género, que entonces no había 
nada prácticamente en España. Así que le pregunté a un amigo, catedrático de 
literatura recién jubilado de esta universidad, de la Autónoma de Madrid, ami-
go de una amiga y nos reuníamos en varios grupos, y yo le pregunté: «¿Qué 
os parece?». Y, entonces, este profesor me dijo taxativamente: «¿A quién le 
importa eso de la lengua y género? Por dios, el lenguaje político». En ese mis-
mo instante decidí hacer lo de lengua y género porque si este señor que era una 
de las referencias básicas de la literatura en español decía que… Estaba claro 
que sí, que había que hacer algo en lengua y género. Así que empecé a traba-
jar en lengua y género. Y nada más terminar la tesis el Instituto de la Mujer… 
la UNESCO se dirigió al Instituto de la Mujer, un organismo gubernamental 
recién creado en España por el gobierno de Felipe González para trabajar por 
la igualdad. Entonces, la UNESCO se dirigió al Instituto de la Mujer y le dijo: 
«Pensamos desde la UNESCO que hay que trabajar el lenguaje, que el lenguaje 
es fundamental a la hora de simbolizar lo que son hombres y mujeres, la repre-
sentación de hombres y mujeres, la conceptualización de hombres y mujeres a 
través del lenguaje. Y se nos ha ocurrido que a lo mejor a través del Instituto de 
la Mujer pueden ustedes trabajar en esta área». El Instituto de la Mujer aceptó 
el reto y nos buscó. Entonces éramos solamente dos personas, encontraron dos 
o tres personas que trabajábamos en esto, con lo cual nos pidieron que formá-
semos lo que después fue la comisión NOMBRA. La comisión NOMBRA que 
se llamó NOMBRA… Primero decidimos NOMBRA porque pensamos que 



64 · LAURA VILLA

lo fundamental era nombrar a las mujeres, hacerlas vivas. Pero lo cierto, como 
punto gracioso, era que decidimos que tenía que ser las siglas de algo, pero no 
sabíamos decir, hasta que una de ellas, precisamente la mujer que lo coordinaba 
en el Instituto de la Mujer, Ana Mañeru, dijo: «No Omitas a las Mujeres, Busca 
Representaciones Adecuadas». Entonces, eso pasó a ser teóricamente de dón-
de venía NOMBRA, que no venía en eso. O sea, pensamos que el nombre tenía 
que ser precisamente una llamada a la acción. Y bueno, pues, a partir de ahí ya 
toda mi investigación. Hice el posdoc en la Universidad de Cardiff, que trabajan 
en análisis del discurso, y entonces me dediqué a estudiar, esto ya fue después 
de la tesis, el análisis… el feminismo en el lenguaje más intensamente y, sobre 
todo, el feminismo en el discurso, que es el gran giro: de estudiar la estructura 
de las lenguas a estudiar los usos verbales a finalmente estudiar los usos en el 
discurso que es el camino por donde ahora más investigamos. 

LV: Por ahí te quería preguntar sobre el lenguaje inclusivo. Dos cuestiones 
que son un poco donde se quedan dos posiciones de oposición, o de enfrenta-
miento y reproducción del sistema patriarcal que son, por un lado, la cuestión 
del masculino genérico. Tú has hecho mucho esfuerzo por promover la idea de 
que los estudios psicolingüísticos nos demuestran que el masculino genérico 
no es genérico, no incluye a hombres y mujeres. Te quería pedir que reflexio-
nes un poquito sobre eso. Y la otra cuestión es la de la economía del lenguaje 
como una característica sine qua non o principal del lenguaje versus una idea, una 
visión del lenguaje performativo, como tú decías bien ahora, el discurso como 
una herramienta de configuración de identidades sociales, el discurso como una 
herramienta de configuración de visiones del mundo que posibilita, pues, la re-
producción de unos roles de género, y la reproducción y la naturalización de la 
violencia inscrita en los cuerpos de hombres y mujeres. Esas dos posiciones, esos 
dos caballos de batalla de la oposición al lenguaje inclusivo, ¿cómo lo ves?

MB: Como ha sido muy larga la pregunta, vuelvo al principio. A ver... Por 
una parte, yo diría que es curioso cómo las lenguas… Bueno, la lingüística es 
fascinante y es una de las primeras cosas que yo cuento en mis clases. Sería im-
pensable que en química no se hubieran puesto de acuerdo en la terminología, 
en lo que vale cada… lo que es el gramo de este elemento químico, porque no 
podría haber avanzado la química. En lingüística, esto es el ser humano en su 
totalidad. No nos ponemos de acuerdo, hay 200 escuelas, cada escuela llama 
una cosa… llama texto a algo diferente, discurso a algo diferente, lengua a algo 
diferente, etcétera. Digo: «Esto para que lo entendáis». Yo doy una asignatura 
que se llama Análisis del Discurso y si la da otra persona, otras cinco personas, 



Mercedes Bengoechea Bartolomé · 65 

cada una tiene una cosa diferente. Esto para que entendáis que no hay una única 
idea de la lingüística. Hoy en día, además, es absolutamente diversa. Una de las 
cosas que a mí me ha sorprendido siempre es como, dentro de la lingüística, 
somos casi incapaces de salirnos del marco conceptual. Es decir, desde la lin-
güística estructuralista estudian el funcionamiento del lenguaje. Y como estu-
dian cómo funciona el lenguaje, cuando tú estás criticando cómo funciona len-
guaje, te dicen: «Es que funciona así». Y tú les dices: «Ya, ya. Si yo lo que 
quiero saber es cómo funciona, por qué funciona así, a quién favorece, cuándo 
se origina». «No, no, es que funciona así». Es decir, son incapaces de salirse del 
marco. Te vas a la escuela formalista y te dicen lo mismo: «El género gramatical 
no tiene ninguna representación real, es decir, es pura arbitrariedad». Perdona, 
es arbitrario hasta un punto, porque sabemos que el género gramatical es tama-
ño, «cuchillo, cuchilla», «lago, laguna», o «silla, sillón», o fruta y árbol, 
«manzano, manzana» y sexo, «niño, niña». Entonces, tiene alguna relación 
con la realidad. No, no, no. Vamos a ver. Entonces, quiero decir, no es tanto la 
economía del lenguaje como cómo me da la impresión de que las preguntas que 
nos hacemos desde el feminismo lingüístico no son capaces de responderlas en 
su totalidad ninguna escuela porque no somos capaces ninguna escuela, porque 
ninguna escuela es capaz de entender la lengua en su globalidad, todas las es-
cuelas nos acercamos parcialmente a explicar de algún modo algo que en el fon-
do es el ser humano y el cerebro del ser humano. Entonces, claro, no hemos 
encontrado una explicación total. Por tanto, yo entiendo algunas de las réplicas 
de muchas escuelas, pero siempre son réplicas parciales porque puedes con-
tra-replicar, con lo cual es un círculo vicioso. La economía lingüística, pues cla-
ro que es una finalidad de la lengua, claro que decir «niños y niñas» es más 
largo que decir «niños». Claro que no puedes hacer como hizo la Constitución 
venezolana de replicar, desdoblar todos los masculinos referidos a personas, 
sean artículos, sustantivos, adjetivos, etc. Claro que no puedes hacer eso. Esta-
mos probando. Estamos probando a estar en el lenguaje. Estamos probando a 
simbolizar de otra manera, a representar de otra manera, a figurar de otra mane-
ra en el lenguaje. Estamos probando. Hay cosas que estamos viendo que no 
funcionan y hay cosas que sí. Vimos al principio cómo no funcionaba… Bueno, 
no cómo no funcionaba, sino… Las primeras recomendaciones de uso no se-
xista partieron de la UNESCO, por cierto, casi las primeras, si no las primeras, 
las primeras así que tuvieron repercusión fueron las de la UNESCO de 1990. Y 
la UNESCO nos instaba a utilizar fórmulas «neutras», es decir, fórmulas 
que… genéricos, sean masculinos o femeninos gramaticalmente, pero que re-



66 · LAURA VILLA

presentasen por igual a los seres humanos, de tal manera, pues, entonces hablá-
bamos del «profesorado» en vez de «los profesores», «el alumnado», «la 
ciudadanía» en vez de «los ciudadanos», etc. Bueno, pues, después de usar 
textos donde has usado muchos términos neutrales, te das cuenta que son tan 
abstractos y dan lugar a textos tan formales que son útiles en un tipo de textos. 
Fantástico. El profesor Moreno Cabrera de esta universidad, el mejor lingüista, 
yo creo, de España que hay, por lo menos a mí el que me merece más respeto, 
pues lo decía muy bien, es que hay cosas que son para ciertos lenguajes. Enton-
ces, pues, fenomenal, hemos visto que esto funciona en este lenguaje. Estamos 
buscando formas de representar. No hemos conseguido cambiar la lengua del 
todo, no, pero hemos conseguido… Yo, si me permites, el éxito de las lingüistas 
feministas y los lingüistas feministas a mí me parece que ha sido muy notable. 
No porque la lengua haya cambiado radicalmente. Es decir, el castellano que 
hablamos hoy es parecidísimo al del XIX, sino que hemos conseguido, primero, 
concienciar a las masas de que el lenguaje heredado no funciona y que no nos 
representa. Sólo eso ya hubiera sido un éxito en sí mismo. Segundo, estamos 
buscando formas de representación donde nos sintamos… Estamos probando 
y vamos cambiando la lengua. Luego, si quieres, hablamos de cómo está cam-
biando, porque está cambiando. Y, en tercer lugar, hemos conseguido que cada 
acto de habla sea un acto político. Nos hemos unido… Es decir, hemos conse-
guido que la lingüística esté en la lucha al mismo tiempo que otras. Es decir, 
hemos convencido a la sociedad de que, si no estábamos visibles en la historia 
de la pintura, en la historia del cine, en la historia de la música, en la historia de 
arquitectura, en la historia de la ciencia, en ningún discurso que se valora, cómo 
vamos a estar en el lenguaje. Cómo eso no va a estar unido a que digamos «los 
chicos», «los pintores», pues claro, y no «las pintoras». O sea, hemos conse-
guido que esa consonancia cabal se entienda hoy. Y eso también me parece im-
portante. Me he ido mucho de lo que me has preguntado, pero algo de la lin-
güística... A mí el Anuario de la Glotopolítica y la glotopolítica, en general, es una 
rama que me fascina porque tiene claro lo que me parece que es un deber de la 
clase intelectual, que es tener repercusión en la sociedad. Es decir, te pongo un 
ejemplo. Yo estuve como profesora invitada en la Universidad de Lancaster 
cuando estaba Fairclough o cuando estaba Wodak. Y entonces, la lingüística 
crítica del discurso, que empezó maravillosamente porque la idea era precisa-
mente tener repercusión en la sociedad, hacer un activismo de tal manera que 
tú puedes publicar en tus revistas científicas a un nivel intelectual al que no llega 
ni siquiera el resto de lingüistas, pero al mismo tiempo tener una repercusión 



Mercedes Bengoechea Bartolomé · 67 

social. Eso es fundamental… Yo qué sé, por ejemplo, George Lakoff. Trabaja en 
lingüística cognitiva a unos niveles fantásticos, ha conseguido un desarrollo y 
un entroncar la lingüística cognitiva en la lingüística, que antes estaba desapare-
cida porque la generativa no es lingüística cognitiva. Y al mismo tiempo escribe 
el libro No pienses en un elefante, que llega a todo el mundo, quiere decir que 
cualquier periodista lo entiende, cualquier periodista lo acepta, cualquier per-
sona que trabaja en la clase política lo entiende y lo acepta. Es decir, eso es lo 
que… Ahí yo creo que es donde debemos estar. Eso que yo pensaba que la crí-
tica… El discurso crítico, bueno, se ha convertido en un entramado intelectual. 
Yo estaba en Lancaster, te digo, cuando presentó el último libro de metodología 
del análisis crítico del discurso. Yo estaba allí con tres o cuatro lingüistas, tam-
bién extranjeras, que estamos. Nos miramos: «¿Tú has entendido algo? ¿Tú has 
entendido algo?». O sea, a qué nivel puedes estar… Que muy bien para tus 
propias revistas cuando estás en tu círculo vicioso… Pero a la hora de la verdad 
sus análisis ya no nos sirven, ya no nos sirven. Lo que nos sirvió al principio el 
de Lengua y poder donde estábamos viendo una serie de cosas, ya no nos sirven. 
Entonces yo creo que es fundamental… Glotopolítica aceptó perfectamente 
este envite de decir yo voy a tener repercusión en la sociedad, yo voy a explicar 
y a intentar políticamente tener una función. Bueno, pues, eso es lo que yo creo 
que hemos entendido. Y lo hemos entendido a pesar de que aceptamos que 
efectivamente no es económico, que es económico decir «la ciudadanía», pero 
tiene problemas, y que no es lo mismo, que te aleja… Es decir, si tú hablas de 
«el director general» y «la directora general» que han hecho tal y tal, tu estás, 
hay agentes sociales claros, personas claras a quien puedes culpabilizar, agrade-
cer. Si tú hablas de «la dirección general», si tú hablas de «la ciudadanía», al 
final es una masa que no está compuesta por individuos, no ves a los individuos. 
Bueno, pues, como digo, es factible en un tipo de discursos, pero no en otros. Yo 
creo que hay que volver constantemente sobre las críticas que te hacen y saber 
cuándo son razonables y cuándo no. Otra de las críticas que nos han hecho 
fundamentales, y que a mí me ha hecho reflexionar muchísimo, y que además 
saca a la luz las propias contradicciones, es la del prescriptivismo. Ahora hay 
compañeras que están en contra del lenguaje no sexista y que te dicen: «No me 
digas cómo hablar». Y yo lo entiendo porque he luchado toda mi vida contra el 
prescriptivismo. Desde nuestra lingüística hemos estudiado, hemos intentado 
que no haya jerarquía de lenguas, que no haya jerarquía de variedades, que no 
haya oposición de variedades, que no haya discriminación entre hablantes, que 
no… entender al hablante desde su variedad. Entonces, claro, cuando tú vas y 



68 · LAURA VILLA

das recomendaciones de uso, estás cayendo en un prescriptivismo clarísimo. 
¿Cómo me lo explico yo a mí misma esta contradicción? Bueno, me digo a mí 
misma: «Me están pidiendo alternativas porque la gente normal entiende lo 
que les dices, entienden que no se sienten representadas en el lenguaje, pero no 
saben después qué hacer, entonces te están pidiendo alternativas». Yo me digo 
a mí misma: «Lo que doy es sugerencias, recomendaciones si quieres evitar». 
¿Qué es lo que yo nunca haría? Castigar. Es decir, sí, pero sí a lo mejor… Y aho-
ra vuelvo a la parte política. ¿Qué hemos tenido como ayuda fundamental la 
lingüística feminista? Lo que Eisenstein, que es una socióloga australiana, llamó 
las femócratas. Ha sido fundamental. Las femócratas son las mujeres que traba-
jan en la administración o en la política feministas. Las femócratas son quienes 
han entendido el mensaje y lo han llevado a práctica política. Es decir, las muje-
res que estaban en los partidos, que están en los partidos políticos, que están en 
los sindicatos, que están en las asociaciones que se mueven, las mujeres en la 
administración, las que están en el ayuntamiento de no sé qué o en el... Esas fe-
mócratas son las que han entendido el mensaje y lo han llevado, estas sugeren-
cias las han llevado a prescriptivismo. ¿Es una contradicción para mí, no pres-
criptivista? En un cierto modo sí, pero cómo estás en política, o cómo quieres 
tener repercusión política y que no haya algo que diga… Bueno, en cierto 
modo, me lo intento explicar, ya no te digo que puede ser autojustificación, es 
decir, bueno… El castigo me parece mal, es decir, cualquier persona que hable 
de una determinada manera me parecería mal que lo castigasen. Es uno de los 
principios básicos. Pero, al mismo tiempo, lo que han hecho algunos ayunta-
mientos, que me parece positivo, es decir incentivamos. ¿Qué es lo que han 
hecho? Vamos a ver, tú vienes a una posición y sacas los mismos puntos. Damos 
un punto por saber inglés, damos dos puntos por saber francés, damos… Bue-
no, pues, además si utilizas bien el lenguaje no sexista, es un punto más en la 
oposición. Entonces, la gente aprende a utilizarlo. O para contratar con este 
ayuntamiento, los pliegos en que se explican las repercusiones sociales tienen 
que ir redactados en lenguaje no sexista. Bueno, pues hace que la gente, las em-
presas se pongan las pilas.  Puedo pensar que es una imposición más de las ad-
ministraciones, pero son imposiciones que al final es no utilizar un lenguaje ra-
cista, etc. Entonces, bueno, ya te digo, es una práctica política y lingüística que 
hace que constantemente te replantees lo que haces y por qué lo haces. Algunas 
veces te lo justificas, como me lo intento justificar, porque este prescriptivismo 
que intento que no lo sea… Y al mismo tiempo, pues, te das cuenta que tienes 
que ir avanzando de otra manera. Y lo maravilloso de todo esto es cómo está el 



Mercedes Bengoechea Bartolomé · 69 

camino político, formal, de las lenguas formales, este del que hablaba Moreno 
Cabrera, que es el lenguaje no sexista que aparece en las guías, de la UNESCO 
a la de Comisiones Obreras, el sindicato más importante de España. Todas esas 
recomendaciones están por un lado, son para un tipo de lenguaje, como hemos 
dicho, el lenguaje de la administración, el lenguaje formal escrito. Pero es que 
resulta que cuando estudias la lengua, cómo ha cambiado en el lenguaje espon-
táneo… Y eso es lo fascinante porque no ha seguido para nada las recomenda-
ciones que dábamos en esos libros. ¿Cómo está cambiando la lengua? Pues, la 
sociedad ha ido por otro lado. La calle no puede… Ahí está la crítica a la econo-
mía de lenguaje. Es decir, la calle no puede decir «los y las niños y niñas guapos 
y guapas» porque nadie… Ahí es donde la economía lingüística funciona de 
verdad, no en los textos formales que puedes planificar, etc., en el habla cotidia-
na. Entonces, ¿qué ha hecho la gente? Ahí está lo maravilloso. Ahí es donde yo 
soy absolutamente optimista.

LV: Claro. Yo te quería preguntar un poco en esa línea que estás planteando 
ahora, o sea, que por un lado ha habido construcción desde la normatividad, 
y hasta el prescriptivo, de guías de estilo no sexistas, tú has participado en los 
ámbitos jurídicos y los medios de comunicación de recomendaciones para el 
lenguaje inclusivo. Pero, por otro lado, te quería preguntar sobre el empuje que 
los movimientos de base, como tú dices, la gente en la calle, desde una manera 
quizá menos… sin pedir disculpas, sin ajustarse a la norma –unapologetic como 
decimos en inglés– han empezado a utilizar y encontrar prácticas y herramien-
tas para amoldar la lengua a una sociedad que está en transición hacia lugares 
por lo menos de resistencia al patriarcado. Vemos en lugares como Argentina 
o Chile que el lenguaje inclusivo, que da visibilidad las mujeres y las identida-
des no binarias, está teniendo mucha repercusión, mucha vida social, no sola-
mente en niveles institucionales, etc. Me interesa mucho eso, tu visión sobre 
cómo está cambiando el lenguaje y desde dónde y de qué maneras diferentes y 
complementarias.

MB: Bueno, a mí me fascina, o sea, los últimos años de mi investigación 
se han dedicado a eso. Y estoy fascinada cómo las reglas han ido por un lado, 
para un lenguaje (bueno, está ahí funcionando), y mientras tanto la sociedad 
está cambiando. No solamente desde donde tú lo dices, o sea, no solamente 
desde lugares de resistencia, sino… Ves una amalgama de cambios que se están 
produciendo desde lugares muy diferentes. Te encuentras mujeres absoluta-
mente… que de forma absolutamente no consciente usan el femenino gené-
rico. Es decir, te pongo un ejemplo. Una alumna de primero en la Universidad 



70 · LAURA VILLA

Complutense hace un blog para ayudar al resto del alumnado a matricularse 
porque es un galimatías el registrarse en los primeros años. «¿Cómo matricu-
larse para el primer año?». Y dice, empieza su blog: «Cuando una se matricula 
en la carrera…». Matricularse, no sé si se usa la misma palabra en Argentina, 
matricularse es registrarse en la universidad para empezar los estudios univer-
sitarios. «Cuando una se matricula… lo que hay que hacer cuando una su ma-
trícula…». Y entonces explica al resto del alumnado, en femenino, lo que hay 
que hacer. Yo me encuentro ese blog, digo, vamos a ver, y hablo con la chica 
y me dice: «Ah, es que se me salió. Es que me salió». Ese «me salió», tú no 
estás militando en ningún sitio, tú… «es que me salió». Este «me salió» que 
empieza… Yo empiezo a encontrármelo, el pronombre este «una», me lo em-
piezo a encontrar, entonces, leo una autora aquí, una autora allá, una periodista 
aquí, una periodista allá. Me encuentro el femenino… Hemos cambiado, por 
ejemplo, de forma inconsciente ya ha pasado (y además lo bueno es que ya 
está reconocido por la Academia) usos como el superlativo femenino. Es decir, 
yo de joven, cuando yo tenía 30 años, yo hubiera dicho, todo el mundo habría 
dicho «Alicia de Larrocha es el mejor pianista español del siglo XX». Ahora 
se dice «es la mejor pianista española del siglo XX» e incluye a hombres y a 
mujeres. Ese cambio, que ya reconoce la Academia como aceptable, se ha pro-
ducido en una sociedad española por gente que no es feminista, por gente que 
no es… Suena mejor, es decir, ya no, ya suena raro, ya suena raro llamar… No 
es que no haya todavía el imperio del masculino, claro, porque… No hay que 
ir más que a Linkedin, ¿cuántas mujeres se siguen presentando en masculino, 
no? «Ana Rivas, abogado». Pero, a pesar de todo, o sea, esos cambios por una 
parte de personas no conscientes. Luego, por otra parte, tenemos el femenino 
que… Para mí el femenino universal es lo que está poniendo en tela de juicio 
el sistema gramatical, claro. El sistema gramatical de las lenguas romances está 
en tela de juicio. Está, no diría desintegrándose porque eso sería demasiado, 
pero sí que ésta… es inestable. Ya fue descrito como inestable. Y yo creo que 
a lo que estamos contribuyendo es a que cada vez sea más inestable porque 
ya no funciona el masculino genérico como tal. Bueno, nunca ha funcionado. 
Luego, si quieres, te cuento por qué. Pero, volviendo al cambio… Es que yo… 
Estos chicos que hablan en masculino [*femenino] genérico… Las asambleas 
del Occupy Wall Street, las del 15M que llamábamos en España. Se levantaba el 
tío con sus bigotes, con su tal y decía: «Porque nosotras…». Yo lloraba. Por-
que, es como… Luego… Hay una tesina muy interesante, por cierto, sobre lo 
que pasó en realidad en el 15M, porque algunos de estos chicos luego decían 



Mercedes Bengoechea Bartolomé · 71 

«por mis cojones, hasta el final». Y bueno, pero estaba ahí, claro, ese… Y ves 
perfectamente el clash entre formas de decir, otras formas de expresarse, dónde 
estamos, las identidades, etcétera. Pero estaba ahí. Oír a los periodistas depor-
tivos ahora cuando retransmiten en un partido del fútbol femenino que dicen: 
«Venga, venga, tranquilas, tranquilas, que estamos tranquilas, estamos tranqui-
las. Venga. Tenemos que luchar porque somos muy buenas». Ese tipo de cosas, 
que lo digan los hombres con toda la naturalidad… Que llegue un profesor 
varón a clase y diga, porque tiene 30 alumnas y 4 alumnos, y dice: «Bueno, 
vamos a usar femenino porque, en verdad, no os importa». Y los chicos dicen 
«no, no, no». Ya está. «Venga. Vosotras lo que tenéis que hacer…». Que eso 
está pasando. Ese tipo de cosas son el cambio que yo creo que va a ir de lejos 
porque está haciendo tambalearse. ¿A dónde vamos? No lo sé. No lo sé adónde 
vamos, pero lo que sé es que estamos cambiando.

LV: Claro, y el cambio ha venido de la lucha de muchas de vosotras antes, de 
muchos lados distintos, desde movilización de base, desde…

MB: Ah, bueno, y luego, claro, me preguntabas por todo el movimiento no 
específicamente feminista. La primera vez que yo tuve… Yo estaba dando una 
conferencia en Córdoba, hace muchísimos años, muy al principio de mi carre-
ra. Entonces había lo que parecía un chico sentado en primera fila. Y cuando 
yo terminé, muy educadamente me dijo: «Tenemos un problema… Es que yo 
tengo un problema, que no me siento identificado ni con la o ni con la a». Y yo 
entendí rápidamente lo que me decía. Era la primera vez que me enfrentaba a ese 
problema así tan directo. Me sentí absolutamente identificada con él. Es decir, 
de pronto me di cuenta que ese sentimiento que habíamos tenido las mujeres 
de no sentirnos representadas, identificadas, llamadas, nombradas en la lengua, 
lo podía tener alguien más. Y ese momento es de revelación, de revelación de lo 
que la lengua supone. Naturalmente, ¿cómo no lo vas a entender? Si es que, es 
tu experiencia, ¿cómo no la vas a entender? Pero nunca le habías dado esa for-
ma. Entonces, a partir de ahí empezamos a hablar de otra manera, empezamos a 
pensar de otra manera. Y efectivamente. El asterisco, no se podía pronunciar. Es 
visible, políticamente es muy vistoso, lo ves perfectamente. El asterisco tiene el 
problema de que no lo puedes decir en voz alta. Y de que todas las personas, por 
ejemplo, intersex que yo he conocido que intentan decirse, no se pueden decir, 
se pueden escribir pero no se pueden decir en la lengua, porque no es decible, no 
es leíble un asterisco, una equis. Claro, la e tiene todos esos problemas. Económi-
camente… Lingüísticamente es económico. La e engloba a todo el mundo. Lo 
que pasa es que yo creo que va a quedar como el «hen» en sueco, que es como 



72 · LAURA VILLA

tercera lengua, como tercera posibilidad, es decir a, o, e. Que no me parece mal, 
en principio, pero yo creo que fue creada para representar a toda la humanidad. 
Es decir, ahí podríamos estar todos, todas y todes. Pero la e se ha ido quedando 
en todes, es decir, nos hace pensar en toda la diversidad identitaria, en toda la 
diversidad sexual, incluso en las personas intersex, pero se ha quedado en eso. 
Es decir, tú ves «todes» y piensas en ellas, lo cual es fantástico porque es lo que 
se pretendía, políticamente es lo que se pretendía. Decir una e, decir «todes les 
chiques», intentamos decir: «Mirar, que además de chicos y chicas hay…». 
¿Hasta qué punto engloba a la mujer? Yo creo que ese es el dilema ahora mismo. 
Yo las uso dependiendo, alternando… Depende de los textos, claro. No se me 
ocurriría alternar una e y una o en un texto formal, pero bueno depende del tipo 
de textos, alterno. Cuando me comunico con mi alumnado, pues, siempre que sé 
que hay una persona abiertamente de la comunidad LGTB, o que te dice «yo no 
soy binaria», inmediatamente la e, claro. Y cuando escribo al grupo donde hay 
una persona así, uso la e. Cuando no es así, pues me gusta visualizar las mujeres. 
Entonces, les uso más el «A todas mis alumnas y alumnos», anteponiendo el 
femenino porque quiero hacer visibles a las mujeres. Entonces, bueno, la lengua 
nos permite jugar y decir lo que queramos decir. Pero yo creo que, vamos, no sé 
lo que pensarás tú, pero la e pretendía o en ciertos casos se pretendía ser abso-
lutamente… englobar a la humanidad. Y creo que ahora engloba la diversidad 
LGTB, lo cual es fantástico porque nos hace pensar que existen y que están ahí, 
nos hace recordar en todo momento y lugar que están ahí. Pero, a lo mejor, en-
tonces, nos obliga a decir «todas, todos y todes» y «todes, todas y todos». Pero, 
bueno, estamos ahí, estamos viendo, estamos luchando, estamos viendo qué es 
lo que funciona, qué es lo que no funciona.

LV: Claro, es que está cambiando, estamos en pleno cambio. No pienso que 
la e se lea igual en todos los lugares. A lo mejor en España está más marcado 
para entidades no binarias que en otros lugares que conozco de Latinoamérica 
donde sí es más general, de género neutro, en el sentido de englobar… 

MB: Sí, sí, en las universidades argentinas está claro que la e tiene una 
función…

LV: Pero bueno, lo importante es, como tú dices, visibilizar estas cuestio-
nes, la invisibilidad de las mujeres, la invisibilidad de otras identidades de gé-
nero. Y como tú decías y por cerrar flecos, que el masculino genérico nunca ha 
servido. Me decías «si quieres luego te cuento». Cuéntame.

MB: Claro, es que, para mí otra de las revelaciones era José Luis Aliaga. José 
Luis Aliaga es un profesor de lingüística de la Universidad de Zaragoza que ex-



Mercedes Bengoechea Bartolomé · 73 

plicaba… Luego lo ha asumido y explicado a su vez María Luisa Calero… Ma-
ría Ángeles Calero de la Universidad de Lleida. Pero para mí Aliaga fue la reve-
lación. Él intentaba demostrar cómo… Es decir, unido a la crítica del lenguaje, 
de la economía lingüística, te dicen que el masculino es el género no marcado 
dentro del español. Claro, lo que dice José Luis Aliaga, y tiene toda la razón, es 
no podemos dar la categoría de no marcado cuando no todos los miembros de 
la categoría lo siguen. Porque solamente se emplea como no marcado cuando 
se refiere al sexo. Es decir que «los manzanos» no representa, no habla de «las 
manzanas». Entonces, solamente para la categoría sexo cuando el género gra-
matical representa, significa el sexo… Y además tampoco para todos, porque 
resulta que cuando decimos «este hospital necesita enfermeros», no es enfer-
meras, es enfermeros solamente, porque las enfermeras no pueden estar englo-
badas ahí. O si yo digo que en la calle no sé cuantitas hay muchos prostitutos, 
no hay prostitutas, hay prostitutos. Y lo interesante es que Aliaga dice: «Mira a 
ver que si esto pasa…». ¿En qué pasa? En enfermeras, prostitutas, azafatas… 
Es decir, categorías donde lo femenino es mayoría y tiene fuerza. Entonces, el 
masculino genérico resulta que no funciona ahí. Pero también tenemos, a lo lar-
go de la historia, «los monjes» no englobaba a «las monjas», «los brujos» no 
englobaba a «las brujas». ¿Por qué? Porque eran unas categorías tan fuertes… 
Entonces es como que te abre los ojos porque entonces te das cuenta de que si 
las mujeres somos fuertes, no podemos estar en el masculino. Y luego cuando 
ves que en el reino animal pasa lo mismo… Yo tengo una casa en el norte de 
España, que es una región ganadera donde la gente tiene vacas. La gente tiene 
vacas. Y si dicen «tengo las vacas en el prado», tienen vacas y toros, pero son 
las vacas, o son las ovejas, y hay carneros… Entonces, ¿por qué? Porque lo im-
portante en las ganaderías, en esas ganaderías que además dan leche y que pa-
ren, etcétera, lo importante son las hembras. Entonces, esto viene a demostrar 
que el género gramatical, tal como se expresa, tal como se interpreta en algunas 
ramas de la lingüística, es defectuoso hasta cierto punto, porque no engloba 
todas las categorías. El género masculino no es el marcado cuando la mujer es 
bastante fuerte. Y esto es como un aliciente para trabajar de tal manera que las 
pintoras puedan estar ahí y no ser englobadas en los pintores.

LV: Te referías antes, me parece que mencionabas «abogado», como cuán-
tas mujeres se presentan con la categoría masculina. Te quería preguntar un 
poco y a lo mejor, bueno, porque… La cuestión de la invisibilidad de las muje-
res va más allá del lenguaje… de las cuestiones gramaticales del lenguaje, voy 
a decir, y pasa a cuestiones discursivas. Como esa infantilización de la mujer 



74 · LAURA VILLA

en determinados lugares de posición, como tú dices ahora, de fuerza, de toma 
de decisiones, lugares donde tradicionalmente, históricamente las mujeres… 
lugares a los que no han accedido. Y quería preguntarte pues como tu experien-
cia en la universidad, a lo mejor a lo largo de tu carrera en espacios, ocupando 
puestos de responsabilidad, como el de Decana. O sea, cómo se vive esa infan-
tilización, esas prácticas que van más allá de lo puramente gramatical, pero que 
son también un componente importante de la invisibilización de la mujer, de la 
negación de la mujer a ocupar esos puesto de responsabilidad, y que, de alguna 
manera, reproduce que muchas mujeres sigan prefiriendo llamarse «abogado» 
y sean reticentes al «abogada», un poco bueno pues para incluirse, como de 
alguna manera incluirse y sentirse incluidas, o que los varones las incluyan en 
los lugares de más poder. Sobre todo, si lo puedes atar sobre tu experiencia en la 
universidad y ocupando puestos de responsabilidad.  

MB: Bueno, vamos a ver, quiero decir por una parte que bendita univer-
sidad pública. Yo me he sentido siempre muy feliz y me ha posibilitado leer, 
investigar, escribir. Es decir, nunca estaré bastante agradecida a la universidad 
pública, a esa libertad de cátedra, incluso a esa financiación para que te vayas a 
no sé dónde, para que estudies, para que trabajes, para que ahora te quita do-
cencia para que te vayas puesto que te ha invitado la universidad no sé cuantitas, 
etc. Es decir, la universidad pública, porque esto no se da en las privadas de 
España desde luego, no sé en las privadas… quizá en las privadas de EE. UU. 
sí. Pero desde luego en las privadas de España, y la gente que trabaja en las uni-
versidades privadas españolas sufre muchísimo. En las universidades públicas 
españolas damos poca docencia, tenemos tiempo para investigar, dinero para 
investigar, aunque ahora la burocracia lo mata todo, pero, en fin, estamos en una 
situación privilegiada. Por tanto, yo quiero decir que mi experiencia en la uni-
versidad no es mala. Pero, sin embargo, recuerdo tres puntos donde te das cuen-
ta dónde estás. Uno es un debate con una Vicerrectora, en el momento, que era 
química diciendo si… cuando hablábamos de la famosa tijera de la universi-
dad: entran más mujeres que hombres pero hay muchos más catedráticos que 
catedráticas. Y entonces esta mujer, la catedrática de química, me dijo: «Si yo 
he llegado, pueden todas». «Pero, vamos a ver. Aplica criterios científicos. ¿Tú 
vales más que tus compañeras que no son catedráticas? ¿Has trabajado más? 
Entonces, aplica criterios científicos. O te dices a ti misma que tú eres la bomba 
y que todas las otras son una porquería, o aplica criterios científicos». No me lo 
reconoció, pero otras que estaban ahí oyendo… Yo creo que ese tipo de conver-
saciones las hemos tenido todo el mundo. Luego hay dos o tres experiencias… 



Mercedes Bengoechea Bartolomé · 75 

Lo que pasa es que a lo largo de la vida tienes que aprender a torear las cosas. Yo 
que tengo un carácter muy fuerte he aprendido a torear en el sentido de intentar 
entender con un poco de empatía, incluso con la gente machista que no se da 
cuenta de lo que es. Pues la empatía funciona porque te pones en su lugar y les 
contestas… Ejemplo: yo, muy al entrar en el departamento en mi universidad, 
en la universidad en la que he desarrollado toda mi carrera, dije que iba a tra-
bajar en el Instituto de la Mujer, porque el Instituto de la Mujer era cuando nos 
había contactado a las tres personas que habíamos hecho la tesis en lengua y 
género para empezar a trabajar. Y entonces: «Cuando se haga un Instituto del 
Hombre, entonces…». Ese fue el diálogo en el consejo de departamento. Yo, 
la única mujer ahí, explicando por qué se ha creado el Instituto de la Mujer, por 
qué es necesario el Instituto de la Mujer y tal. Bueno pues, te tienes que armar 
de paciencia para… «Es que es lo mismo femenino que feminista. Es que es 
lo mismo femenino que feminista». Esto en 1992-93 en un departamento. Te-
ner que explicar que femenino y feminista no es lo mismo. Otra cosa peor: las 
bromas. «¿De qué estás haciendo tu tesis?», unos años antes. «De lengua y 
sexo», decía yo entonces. «Oh, ¡qué interesante! ¿Cuándo vas a hacer clases 
prácticas?». Claro, eso ya es… No. Claro, lo cambié a lengua y género, entre 
otras cosas, no solo porque conceptualmente era distinto, sino porque bueno ya 
estaba harta de las bromitas. Y luego, para mí lo más triste de la universidad para 
mí fue cuando mi primera reunión de decanos. Éramos poquísimas decanas, 
éramos una o dos. Y cuando… Yo pensaba que una reunión de decanos de la 
universidad era una cosa, bueno… Y cuando termina… Porque, oye, éramos… 
vas ahí ingenuamente pensando que son seres que bueno y que… Bueno, pues, 
terminar la reunión y el decano del sitio donde estábamos, de la facultad en la 
que estábamos decía: «Y ahora vamos a ver a las alumnas que toman el sol en 
bikini en no sé dónde». Y todos se fueron en masa… Te estoy hablando de 
2000, ¿eh?, de 2000 y pico. Y se fueron en masa a la ventana a ver a las alumnas 
que había un sitio que desde la ventana del decanato se veía que se quedaban en 
bikini tomando el sol. Y para mí aquello fue una depresión. Dije yo, o sea, este 
es el mundo que tú piensas que es la academia donde se debaten las cuestiones 
más importantes sobre la organización universitaria. Tengo que decir que esto 
hoy sería impensable, pero por qué… Solo han pasado 20 años pero…

LV: Sí, hoy día hay mecanismos para…
MB: … pero y no y que no… Primero, hay muchas más decanas, y segundo, 

los propios decanos ya no harían eso. Pero es ese mundo en que nos tuvimos 
que abrir camino. Y bueno pues lo abrimos explicando… Yo en aquella reunión 



76 · LAURA VILLA

que conste que yo no dije nada. Me fui deprimida, solo os puedo decir que de-
primida, diciendo «dios mío lo que nos queda». 

LV: Claro, pero parece que es siempre la responsabilidad de una, de colocar-
se siempre en una posición de enfrentamiento. Que en aquel momento pues sí 
estás al mismo nivel de jerarquía, pero en otros momentos no. Este tipo de co-
mentarios, como cuando escribías la tesis, este tipo de reunión, nos ha pasado a 
todas las mujeres en la academia que de vez en cuando nos dicen cosas que son 
inapropiadas. Y muchas veces vienen de personas, por las características de la 
universidad, que están por arriba de nosotras jerárquicamente y no dices nada, 
no puedes decir nada, y la que dice algo se expone al ostracismo, se expone a 
que no la llamen, a que no la incluyan…

MB: … y que hablen mal de ella, y que inmediatamente… 
LV: Bueno, a que se la tache de una radical… 
MB: …cómo mínimo, «¡qué rancia y qué falta de sentido del humor!». 
LV: Claro, exacto. Y «era una broma», ¿no? Y, entonces, la cuestión tam-

bién esa del humor ahí. «Bueno, es que cómo os ponéis, os enfadáis por todo, 
era una broma». Que es también un caballo de batalla fuerte porque lo que hay 
detrás es permitir ese tipo de prácticas completamente vejatorias.

 MB: O sea que, bueno, esta es la vida y esto es lo que hemos tenido que lu-
char. Y por lo que hemos luchado es para que nuestras alumnas no encuentren 
lo mismo. Y, bueno, algo hemos logrado, pero, claro, no estamos en el mundo 
perfecto todavía. 

LV: Mucho habéis logrado. Mucho, mucho. Te quería preguntar, para cerrar 
un poquito. Decías antes que no sabes adónde vamos a ir, pero un poco una 
reflexión sobre cómo ves el futuro, el futuro para ti como investigadora y como 
mujer, pero también del movimiento feminista y del lenguaje inclusivo.

 MB: Bueno, pues, si me hubieras preguntado hace 15 años… Hace 15 años 
nos reuníamos ya las mujeres maduras que teníamos ya una cierta trayectoria y 
decíamos «¿Qué hay detrás?». Parecía que no iba a haber nadie. Eran esos años 
en que decir feminista era bueno uf. ¿Qué hay ahora? Ahora es infinitamente 
mejor, es decir, estamos… Hay la simiente y ahora la tienes que dejar crecer, 
no la puedes tutelar. Eso es lo que yo estoy segura. Yo tengo ahora 70 años, 
voy a hacer 71, me tengo que jubilar, y pienso… Y hablo muchísimo con… Me 
da pena por perder ese contacto con las chicas que vienen. Y los chicos, ¡eh! 
También hay, encuentras mucho luchador con ganas de cambiar. Y, entonces, 
tú miras a tus alumnas y te presentan cosas que tú no habías pensado, puntos de 
vista que no habías pensado, en los que no crees mucho, en los... Pero son ellas, 



Mercedes Bengoechea Bartolomé · 77 

es su camino y tienes que dejarlas porque ahora es su vida. Y eso es lo que yo 
tengo clarísimo. Es decir, hemos plantado simiente y ahora es libre para crecer. 
Es como cuando tienes un hijo o una hija, tú lo haces, tú lo intentas, y después 
va a ir por aquí o por allá. Y tienes que respetar su camino. Hay que respetar el 
movimiento feminista. El feminismo tradicional, es verdad, no ha logrado toda 
su agenda, pero tendremos que entender a quien viene detrás. Tendremos que 
ver que tienen razón en muchas cosas. Tendremos que ver cómo lo compagi-
namos, pero enfrentarnos es para mí una lucha absurda. Y, además, es que tene-
mos las de perder. Si es que dentro de nada no estamos nosotras y están ellas. 
Así que déjalas, déjalas. Cuando pidan consejo, tú se lo das, tú se lo dices lo 
que piensas… Una cosa también que hemos logrado es la genealogía. Es decir, 
nosotras no teníamos a quién… Teníamos ese… Simone de Beauvoir… Pero 
ellas tienen, y además las reconocen, porque cualquiera reconoce, no es que se 
identifique con todas las feministas, pero sí tienen sus madres. Es decir, hemos 
conseguido ser madres, lo cual es maravilloso. Te puedes ir con una alegría en el 
cuerpo. Y entonces… Y eso es lo mismo que el lenguaje inclusivo. Habrá que… 
Si la e funciona, vamos a aceptar la e, aunque la a tenga menos papel. Ya veremos 
cómo eso funciona, a lo que va. A lo mejor después de 20 años tenemos que 
decir «no funciona», pero no podemos negarlo. Está ahí, es una realidad, etc.

LV: De verdad que has sido referente para muchas de nosotras y para mu-
chas de la generación que viene detrás. Te agradecemos mucho toda tu carrera, 
toda tu trayectoria y todo tu trabajo, la generosidad de habernos concedido la 
entrevista para el Anuario de Glotopolítica. Y ojalá siga la conversación sobre…

MB: ¿Te puedo decir una última cosa?
LV: ¡Claro!
MB: Fíjate, de todo … Bueno, pues, a mí me han dado algún premio, cosas 

de esas cuando…
LV: Algunos… bastantes.
MB: ¿Sabes cuál es el único que no se dice, que me emociona cuando lo 

digo? En el 2000 la ONU escribió un libro que decía «logros del milenio en 
el cambio sustancial de la mujer en el planeta». Y pusieron nuestra crítica al 
diccionario de la Academia. Para mí… O sea, que la ONU reconozca que el 
mundo simbólico es importante y que lo que hemos hecho para criticar el dic-
cionario, que tiene 400 millones de personas que lo tienen como referente, que 
lo reconozca la ONU, eso no es un premio que se pueda poner. Eso es a nivel 
personal… Eso y que una alumna te llame maestra y lo que me acabas de decir, 
lo más importante. 



78 · LAURA VILLA

LV: Es un reconocimiento importante. Yo no te he preguntado sobre la con-
frontación de la Real Academia un poco a propósito por invisibilizar esa con-
frontación, oposición frontal que has trabajado mucho. Pero me alegra mucho 
que hayas mencionado este dato porque la labor… O sea, incluso con institu-
ciones que están tan arraigadas, que son tan casposas, vuestra labor ha sido muy 
importante para mover eso un poco y, sobre todo, para despertar una concien-
cia crítica en la sociedad que ve a esa institución como lo que es, una institución 
que va a rémora del uso y, bueno, que es completamente anacrónica, si quieres, 
en la cuestión del uso del lenguaje hoy en día. Es un reconocimiento brillante, 
muy merecido. Y me alegra mucho que lo hayas mencionado para terminar. 
Mercedes, muchas gracias. ¿Qué vas a hacer, si te jubilas, cómo vas a seguir?

 MB: Pues, tengo dos caminos: uno, quemar todos los libros de lingüística o 
dejarlos de lado y dedicarme a estudiar la historia de la pintura que es lo que me 
fascina, o seguir. Entonces, no sé cuál de los dos caminos… 

LV: Ojalá los compagines para que tú seas feliz y nosotras sigamos disfru-
tando de tu trabajo.

MB: Muchas gracias.
LV: Muchas gracias, de verdad.
MB: A ti.


	_GoBack
	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.30j0zll
	_Hlk81307106
	_Hlk81307227
	_Hlk81307261
	_Hlk83144849
	_Hlk83144391
	_Hlk81307784
	_Hlk81209687
	_Hlk102295725
	_Hlk103782219
	_heading=h.gjdgxs

